
IX
SIMPOSIO
DE TEOLOGIA

Anais



IX Simpósio de Teologia da PUC-Rio

DOI 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

05 a 07 de Junho de 2024 
Rio de Janeiro, RJ

Anais



Comissão Organizadora

Dr. Fabio da Silveira Siqueira (PUC-Rio) - Presidente
Dr. Anderson Batista Monteiro (PUC-Rio)

Dra. Andréia Gripp (PUC-Rio)
Dr. Heitor Carlos Santos Utrini (PUC-Rio)

Dr. Marco Bejarano (PUC-Rio)
Dr. Waldecir Gonzaga (PUC-Rio)

Me. Bruno Moreira (Faculdade Católica do Ceará)
Ma. Elza Ferreira (PUC-Rio)

Me. Fabiano Oliveira Goulart (Regional Leste 1/CNBB)
Me. Leandro Francisco Pagnussat (Università Pontificia Salesiana - Roma, Itália)

Me. Luís Freitas (PUC-Rio/CNBB/SBCat)
Ma. Marcela Machado (PUC-Rio)

Me. Marcelo Luiz Machado (PUC-Rio)
Ma. Natasha Pinheiro Magalhães Ribeiro (PUC-Rio)

Ma. Rosa Maria Ramalho (SBCat)
Me. Osmar de Oliveira Braido (PUC-Rio)

Me. Wagner Francisco de Sousa Carvalho (CNBB/PUC-Rio/SBCat)

Ana Lúcia de Faria e Araújo (SBCat)
Gislaine Toledo (PUC-Rio)

Marco Antonio N. Costa (PUC-Rio)

Comitê Científico

Dr. Antonio Luiz Catelan Ferreira (PUC-Rio)
Dra. Eileen Briedge Fitzgerald (Universidad Catolica Boliviana – Bolívia)

Dr. Claudio Vianney (UNICAP)
Dr. Clodomiro de Sousa e Silva (CNBB)

Dra. Francilaide de Queiroz Ronsi (PUC-Rio)
Dr. Janison de Sá (CNBB/SBCat)
Dr. Jordélio Siles Ledo (SBCat)

Dr. Luiz Alves de Lima (UNISAL/SBCat)
Dra. Marcela Mazini (Universidad Catolica Argentina - Argentina)

Dr. Matthias Grenzer (PUC SP)
Dra. Loreto Moya (PUC Valparaíso – Chile)

Dr. Patrick da Silva Brandão (CNBB)
Dra. Sandra Arenas (Universidad Catolica de Temuco- Chile)

Dra. Sueli da Cruz Pereira (CNBB/SBCat)



Organização dos Anais

Dr. Fabio da Silveira Siqueira
Dr. Abimar Oliveira de Moraes

Revisão da Organização

Dr. Fabio da Silveira Siqueira 
Emanuel Carlos Cabral de Oliveira

Diagramação:

Emanuel Carlos Cabral de Oliveira

A revisão textual dos manuscritos originais é de 
responsabilidade de seus respectivos autores.





6

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Apresentação dos Anais

O Programa de Pós-graduação em Teologia da PUC-Rio, pioneiro na Ciências da 
Religião e Teologia, tem como um de seus princípios norteadores a produção e divulgação 
de novos conhecimentos relevantes que promovam e aumentem a qualidade da produção 
científica na Pós-graduação nacional e internacional; a formação de docentes, discentes, 
egressos da pós-graduação, pesquisadores interessados e professores para a educação 
básica.

A realização do IX Simpósio de Teologia da PUC-Rio, intitulado “A Catequese a serviço 
de uma Igreja Sinodal”, se situa nesse contexto de promoção de novos conhecimentos, 
com destaque, em especial, para, tomando como referência a Árvore de Conhecimento 
que atualmente regula a Área, a subárea Teologia Prática. Dentre as diversas disciplinas 
e temáticas que compõem a subárea, o IX Simpósio da PUC-Rio quis debruçar-se sobre a 
Catequética, disciplina de configuração interdisciplinar que, estabelece diálogo, sobretudo, 
entre a Teologia e os processos formativos e práticas socioculturais das tradições espirituais.

Nas últimas duas décadas, em nossa Área, tem aumentado o número de pesquisas, 
pesquisadores e pesquisadoras com interesse nessa temática. Especificamente, a PUC-Rio 
tem desenvolvido algumas dessas investigações e formado diversos doutores e mestres 
nesse campo. Isso ocasionou, inclusive, a constituição de um fórum de pesquisadores e 
pesquisadoras, composto por docentes, discentes e egressos dos PPGs da Área e de outros 
pesquisadores e pesquisadoras vinculados a outras IES. Em 2023, tal fórum, com a realização 
de assembleia e aprovação de estatutos, deu início à constituição de uma associação civil 
sem fins lucrativos, fundamentalmente voltada para apoiar a pesquisa e os estudos no âmbito 
da Catequética: a Sociedade Brasileira de Catequetas (SBCat). A SBCat, que tem sua sede 
na PUC-Rio, organizou, juntamente, com o PPGTeo da PUC-Rio, o evento científico.

Especificamente sobre o tema do IX Simpósio, é importante observar que a Catequética, 
enquanto disciplina da subárea Teologia, se encontra diante de um alargamento do seu 
campo de investigação. Isso porque, sobretudo, nas últimas seis décadas, tantas realizações 
e promissoras experiências têm acontecido no Brasil, e impactado diretamente o modo como 
as comunidades de fé delineiam a formação de seus quadros. Em especial, o repensamento 
acerca da tarefa de transmissão da fé às novas gerações, inaugura uma série de reflexões e 
esforços de renovação.

A busca por reformulação, nesses últimos decênios, é certamente fecunda, mas faz 
emergir novas problemáticas, no âmbito da pesquisa em Teologia e, especificamente, em 
Catequética. Em particular, pode-se dizer que os últimos vinte anos, representam um momento 
de pesquisa e criatividade para a Área Ciências da Religião e Teologia, nesse campo. Ao 
mesmo tempo, há um vasto campo aberto para a proposição de novas ideias, endereços, 
práticas que, pouco a pouco, devem se consolidar para permitir o diálogo entre fé e culturas 
e, o consequente reposicionamento das comunidades de fé no cenário nacional.

A realização do IX Simpósio permitiu que os participantes do evento refletissem 
e compartilhassem novas ideias no campo da práxis. O evento acadêmico foi fecunda 
oportunidade para o debate, fazendo com que a Catequética esteja em diálogo com uma 
diversidade de dimensões: antropológica, experiencial, sociopolítica, digital, pedagógica, 
estética, dentre outras. Em especial, o IX Simpósio foi pensado em perspectiva do tema da 
sinodalidade que precisa ser integrado ao campo da já consolidada reflexão catequética.



7

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Práticas sinodais são testemunhadas tanto pelos textos considerados sagrados pela 
tradição cristã, quanto pelas narrativas históricas dessa antiga tradição. Especificamente, 
a tradição cristã-católica, e, consequentemente, a teologia que dela deriva, tem acolhido 
o convite a reconhecer com renovada consciência a sua dimensão sinodal. Os termos 
“sinodalidade” e “sinodal” estão relacionados com a intenção de promover dentro da tradição 
cristã uma relação de maior proximidade entre as pessoas que estão vinculadas a uma mesma 
experiência religiosa. O tema da sinodalidade traz consigo, também, o estabelecimento de 
novas relações dentro da tradição cristã, configurando-a como espaço para a pluralidade 
de culturas, linguagens, ritos, modos de pensar, contextos vivências, sócio-políticos; como 
conjunto de iniciativas de abertura à escuta e ao acompanhamento de todas as expressões 
internas à tradição cristã.

A “sinodalidade”, porém, é uma categoria de constituição desconhecida a muitos 
membros da tradição cristã, suscitando, inclusive, em alguns confusão e preocupações. Nesse 
sentido, o evento científico proposto quis contribuir, através do debate entre os especialistas, 
para que os estudos em pós-graduação da Área proponham a sinodalidade como expressão 
do dinamismo próprio da tradição cristã. A proposta do Simpósio foi aquela de apresenta 
a sinodalidade como caminho que os cristãos e cristãs fazem, a partir do que reconhecem 
e professam como sagrado, considerando, também, o conjunto de outras perspectivas 
científicas, culturais, religiosas, dentre outras.

O constatar que a “sinodalidade” é uma categoria desconhecida chama em causa a 
importância da reflexão catequética nesse âmbito, a fim de que tal renovação da tradição cristã 
possa ser fomentada pela proposição de itinerários de formação que auxiliem os membros 
(atuais e futuros) a reconhecer que o “caminhar juntos” é o paradigma de tal tradição religiosa. 
Ao mesmo tempo, faz-se mister que tais membros possam ser auxiliados a individuar a certa 
co-naturalidade existente entre a tradição cristã e os processos sinodais, valorizando, sempre 
mais, o consenso como critério seguro para a evolução de suas prática e doutrinas.

A reflexão sobre as relações entre Catequética e sinodalidade pode oferecer linhas de 
renovação da presença da tradição cristã no espaço público plural, complexo e multicultural 
nacional. Fazendo um breve balanço do Simpósio, é possível afirmar que ele foi ocasião para 
refletir sobre alguns temas importantes para Área: 1) o alargar-se do fenômeno da indiferença 
religiosa e da não crença, com o progressivo abandono da fé e da prática religiosa; 2) a 
crise dos processos de iniciação e de transmissão da fé às novas gerações; 3) a crise de 
credibilidade das instituições, especificamente, da igreja católica; 4) o divórcio entre a fé e a 
vida, entre fé e cultura, que reduz a incidência da religião na esfera pública ou faz reemergir 
propostas pré-modernas.

Diante dessas situações e desafios é urgente repensar a Teologia, especialmente, a 
Catequética, invocando o primado da opção evangelizadora e a necessária passagem de 
uma pastoral de manutenção a uma pastoral sinodal. Nesse quadro, é que se apresentou o 
evento que a PPG Teo da PUC-Rio realizou.

O IX Simpósio da PUC-Rio foi caracterizado como evento internacional de pequeno porte 
e contou com a presença de alguns dos principais especialistas sobre o tema, tanto no cenário 
internacional, quanto nacional. Dentre os pesquisadores convidados, destacou-se a presença 
do Prof. Luciano Meddi (Pontificia Università Urbaniana), especialista em Catequética; de dois 
delegados brasileiros para o Sínodo sobre a Sinodalidade: Dom Joel Portella Amado e Sônia 
Gomes de Oliveira; e das/o teólogas/o: Abimar Moraes (PUC-Rio/SBCat), Clélia Peretti (PUC 
RS/SOTER), Maria Clara Bingemer (PUC-Rio) e Sueli Cruz (SBCat).



8

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Na parte da manhã, os pesquisadores apresentaram suas reflexões e/ou experiências. 
Na parte da tarde, o Simpósio se organizou em Sessões de Comunicações, permitindo que 
doutores, mestres e discentes de pós-graduação apresentassem suas pesquisas concluídas 
ou em estágio de elaboração. Em seu conjunto, o IX Simpósio em Teologia quis responder 
substancialmente às questões fundamentais da realidade pastoral e apresentar os traços 
significativos do novo rosto da Catequética renovada nas últimas seis décadas. Em forma de 
Anais, com alegria, oferecemos os textos da Sessões de Comunicações a toda comunidade 
acadêmica da Área de Ciências da Religião e Teologia e demais pessoas interessadas. 

Boa leitura!

Abimar Oliveira de Moraes
Doutor em Teologia Pastoral e Catequética pela 

Università Pontificia Salesiana - Roma
Professor Associado 1 da 

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro
Coordenador Adjunto dos Programas Acadêmicos da Área

Ciências da Religião e Teologia
Rio de Janeiro / RJ - Brasil
E-mail: abimar@puc-rio.br

Fabio da Silveira Siqueira
Doutor em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro

Professor Assistente da Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro
Rio de Janeiro / RJ - Brasil

E-mail: fabio-siqueira@puc-rio.br



DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia



10

Sumário

A mistagogia profética de Francisco							       12

A Abordagem Mistagógica na Catequese: Pontos convergentes 
entre  Cirilo de Jerusalém e o Concílio Vaticano II					     19

A formação catequética dos futuros presbíteros em uma Igreja Sinodal		 27

Comunidade catequizadora: um caminho para sinodalidade			   34

A significância da pregação na teologia de Martinho Lutero			   41

As redes religiosas nas favelas								        50

Ponto de contato na tradição Yanomami: 
O teólogo como intermediador entre a ameaça à tradição
indígena Yanomami e o desenvolvimento tecnicista					    58

A expressão “setenta vezes sete” na Sagrada Escritura				    66

Catequese e literatura: caminhos da inculturação					     74



As Madres, os Padres e a Sinodalidade						      83

Igreja Sinodal na Era Digital: É preciso que além do rosto, 
tenhamos um corpo inteiro à serviço da sinodalidade				    88

Laudato Si’: Leitura para um “estilo de vida” sustentável				    95

Catequese e via Pulchritudinis  
a educação e interiorização da fé por meio da beleza				    102

Caminho catequético mistagógico em diálogo sinodal				    109



12

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

A mistagogia profética de Francisco
Anderson Batista Monteiro

Doutor em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro
Professor do Departamento de Teologia da PUC-Rio

E-mail: andersonbatista@puc-rio.br

Resumo

Uma das marcas do pontificado do Papa Francisco é a espontaneidade com que transmite sua 
mensagem, não apenas com palavras, mas com gestos repletos de significados. Estes atos 
recordam as ações simbólicas realizadas pelos profetas de Israel, como uma forma de anunciar 
a Palavra de Deus. No ministério de Jesus também encontramos inúmeros atos proféticos que 
anunciavam que o Reino de Deus já se fazia presente. Estes atos histórico-salvíficos dão origem 
aos atos sacramentais da Igreja. O envolvimento da Igreja nascente nos atos proféticos de 
Cristo, permitiu que, pela força do Espírito Santo, os gestos e as palavras de Jesus rompessem 
a barreira do tempo para levar a graça e salvação a todas as pessoas. Por sua vez, o homem 
e a mulher interpelados pelo Eterno, por meio das ações sacramentais atingem o mistério e 
se encontram com Deus. É por esta perspectiva bíblico-litúrgica que consideramos os gestos 
do Papa Francisco de caráter mistagógico, que direcionam a Igreja do tempo presente para a 
vivência dos sagrados mistérios. Desejamos neste trabalho relacionar os atos proféticos dos 
profetas de Israel e de Jesus com os atos simbólicos realizados pelo Papa Francisco, como um 
modo de conduzir os fiéis da Igreja para uma experiência concreta com o mistério salvífico de 
Deus. Da mesma maneira, queremos investigar a natureza sacramental destes atos dentro da 
dinâmica responsorial do mistério celebrado e do mistério vivido (lex credendi e lex vivendi) 
que transmitem os valores do Reino de Deus. Para isso, iremos examinar discursos, artigos e 
registros de diversos momentos do pontificado de Francisco para expor os nossos argumentos, 
analisando em quatro eixos temáticos: missionário, solidário, ecumênico e ecológico. Desejamos 
desta forma, identificar o Papa Francisco como um verdadeiro mistagogo, tal como os grandes 
mestres da mistagogia antiga, que visibiliza o Reino de Deus, anuncia a conversão dos costumes 
e aponta para a vinda iminente de Cristo. 

Palavras-chave: Mistagogia. Sacramentos. Atos proféticos. Papa Francisco.

Introdução

O caminho mistagógico é proposto pela Igreja como uma resposta ao distanciamento 
entre fé e vida. A mistagogia , como método catequético, quer conduzir o fiel a vivenciar o 
mistério da salvação, à luz da experiência litúrgica da Igreja dos séculos III e IV. Nesta época, a 
Igreja buscava orientar os cristãos para uma vivência integral da espiritualidade cristã. 



13

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Assim, Padres da Igreja como Cirilo de Jerusalém, Ambrósio, Agostinho, João Crisóstomo 
e Teodoro de Mopsuéstia, expoentes da produção teológico-pastoral da época, elaboraram uma 
teologia de cunho histórico-salvífico, a partir dos ritos de iniciação cristã (SARTORE, 2001, p. 
1208-1209). Estas obras são conhecidas como catequeses mistagógicas visto que correspondiam 
às homilias para os neófitos pelos bispos durante o tempo da Páscoa.

As catequeses mistagógicas consistiam na descrição do rito, dos gestos e das palavras, em 
relação ao evento salvífico. O mistagogo apresentava a Escritura para fundamentar a celebração 
do rito estabelecendo a ligação entre o rito e a vida nova do cristão. Uma das características 
da Igreja patrística era de que a celebração litúrgica não estava fechada em si mesma, mas se 
realizava na vida cristã - lex orandi, lex credendi, lex agendi. 

Nos últimos decênios, com a reforma do catecumenato pedido pelos padres conciliares, 
o tema da mistagogia ressurge a fim de responder às necessidades pastorais do processo de 
iniciação cristã de nosso tempo. No relatório final do Sínodo extraordinário dos bispos em 
comemoração aos vinte anos do CVII no ano de 1985, os padres sinodais relatam a necessidade 
de uma participação ativa na liturgia e para isso recomendam que: “As catequeses, como ocorria 
no início da igreja, devem voltar a ser um caminho que introduza na vida litúrgica – catequese 
mistagógica”. Vinte anos depois, o Papa Bento XVI, na Exortação apostólica Sacramentum 
Caritatis, confirma a mistagogia como produção teológica e a indica como um itinerário de 
formação para toda comunidade eclesial. Por sua vez, o Papa Francisco em 2013, na Exortação 
Apostólica Evangelii Gaudium, destaca o querigma e a mistagogia como partes importantes do 
processo de formação cristã, ressaltando a importância da comunidade eclesial no processo de 
formação da pessoa humana (EG 166-167).

1.	A perspectiva litúrgico-sacramental das ações simbólicas dos profetas e de Jesus 
 

Na Sagrada Escritura, vemos que o anúncio da Palavra de Deus não é realizado somente 
por palavras, mas também por atos e gestos. Assim é marcada o ministério de Jesus, por 
inúmeros atos proféticos que anunciavam que o Reino de Deus já se fazia presente. O termo ´ôt 
no hebraico e semeîon no grego, traduzido como “sinal” indica que Deus fala e age no meio de 
seu povo. 

No Antigo Testamento, as ações simbólicas realizadas pelos profetas no Antigo Testamento 
trazem em si uma capacidade de atrair a atenção dos destinatários da mensagem, de forma mais 
expressiva do que a própria palavra. As ações realizadas pelos profetas não eram somente uma 
ilustração pedagógica da pregação, mas, por meio delas, os profetas comunicavam a mensagem 
divina. Isaías quando caminha descalço e nu durante três anos (Is 20,1-4) o faz como um sinal 
de que o Egito e Cuch (Etiópia) cairiam diante da Assíria e os prisioneiros seriam levados nus. 
Oséias ao acolher sua esposa adúltera (Os 3,1-3), que pela lei seria condenada à morte, expressa 
o perdão e amor de Deus perante a traição de seu povo. E Jeremias depois de proferir um 
sermão contra Judá e Jerusalém, denunciando a idolatria que teria como consequência a queda 
dos Reinos, atira uma bilha de barro no chão que se quebra em pequenos pedaços (19,1-2a.10-
11a) como um sinal da ruína das nações, são alguns dos exemplos da unidade entre palavra e 



14

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

ato na vida dos profetas de Israel.
Jesus também se utiliza de atos proféticos que recordavam o modo de atuar dos profetas 

de Israel. Na verdade, era até mesmo reconhecido como um grande profeta por suas obras e 
palavras (Lc 24,19). O seu batismo no Jordão, o chamado dos doze apóstolos, as curas, milagres, 
exorcismos eram atos proféticos que anunciavam a chegado do Reino de Deus e antecipavam 
o cumprimento escatológico do Reino através de suas próprias ações (ELLIS, 2008, p. 54). Os 
atos proféticos de Jesus marcaram de tal forma a vida dos seus discípulos, que a Igreja nascente 
após Pentecostes buscou continuar a mensagem profética da vinda do Reino. 

Pela ação do Espírito Santo, a Igreja primitiva, que reconheceu os atos proféticos de 
Cristo como sinais do cumprimento escatológico, continuou a realizá-los na assembleia cristã 
e na sociedade sob a forma de tarefas éticas (ROSATO, 2006, p. 73). As palavras e as ações 
da última ceia em torno da pascoa judaica e do mistério pascal cristão, marcado pelo pedido: 
“Fazei isto em memória de mim”, são vistos como ato profético da prefiguração do cumprimento 
do Reino a ser realizado entre a primeira e a última vinda de Cristo. Sobre isso, a teologia 
sacramental estuda os sacramentos em chave de continuidade com os ‘ôt proféticos do Antigo 
Testamento e de Jesus. 

2.		Os atos proféticos mistagógicos do Papa Francisco 

É nesta perspectiva, bíblico-litúrgica, que agora olhamos alguns gestos do pontificado 
do Papa Francisco. Como atos proféticos, seus gestos e palavras traduzem na vida aquilo que 
celebramos na liturgia. Francisco é um mistagogo que pela força dos sinais anuncia o mistério 
de Deus que transforma o homem de modo integral, a sua relação com Deus, consigo mesmo, 
e com o mundo. 

O pontificado de Francisco é marcado por imagens simbólicas que expressam a dimensão 
missionária da Igreja. Para isso, ele utiliza a expressão “Igreja em saída” (EG 20), e explica que 
prefere uma “Igreja acidentada, ferida e enlameada por ter saído pelas estradas, a uma Igreja 
enferma pelo fechamento e a comodidade de se agarrar às próprias seguranças” (EG 49). 

Um dos atos em que expressou a visibilidade de uma Igreja missionária aconteceu na 
mudança de paradigma na escolha dos novos cardeais. Nas nomeações de novos membros 
para o colégio cardinalício, Papa Francisco surpreendeu em abrir mão das tradicionais “sedes 
cardinalícias”, e pela primeira vez países como Tonga, Myanmar, Panamá, Cabo Verde e outros 
passaram a ter um representante no sacro colégio. R. Repolo observa que para Francisco a Igreja 
deve refletir o rosto do povo de Deus “que se encarna nos diversos povos e se enriquece da sua 
cultura, sem, todavia, confundir-se e esgotar-se em nenhuma delas” (REPOLE, 2018, p. 48).

A dimensão missionária na Igreja também é expressa na dimensão social da evangelização. 
Na Evangelii Gaudium, o Pontífice deseja uma Igreja que saia da sua comodidade e vá ao 
encontro das periferias existenciais do mundo (EG 20), para ser uma igreja pobre para os 
pobres, capaz de aprender dos pobres. L. Casula afirma que para Francisco os pobres são “uma 
categoria teológica que nos permite conhecer a Deus, ver o rosto de Cristo e compreender a 
mensagem evangélica” (CASULA, 2018, p. 67). 



15

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Como gesto profético, realiza uma reforma na estrutura da Esmolaria Apostólica, um 
departamento da cúria romana responsável por realizar as obras de caridade da Igreja, com 
recursos provenientes da emissão de bênçãos apostólicas, ajuda em nome do Papa os que mais 
necessitam. Francisco, nomeia o arcebispo polonês Konrad Krajewski, reestrutura e dinamiza o 
serviço do esmoleiro conforme a necessidade do tempo presente. O jornalista Sergio Centofanti 
relata as atividades da esmolaria com as seguintes palavras:

A Esmolaria realiza todos os dias, em silêncio, sua atividade: sustenta refeitórios para 
os pobres, administra um ambulatório médico-sanitário sob a Colunata de Bernini, 
dedicado à “Mãe da Misericórdia”, juntamente com os chuveiros e a barbearia para 
os sem-teto, além do dormitório na Via dei Penitenzieri, pertinho do Vaticano. O atual 
Esmoler, cardeal Konrad Krajewski, é considerado “o braço da caridade do Papa”. 
Sua principal tarefa - diz - é “esvaziar a conta do Santo Padre para os pobres, segundo 
a lógica do Evangelho” (CENTOFANTI, 2019).

A primeira visita apostólica de Francisco também foi um ato profético de solidariedade. 
Em 8 de julho de 2013, Francisco sai de Roma para celebrar a Eucaristia na ilha de Lampedusa, 
no sul da Itália, no mar Mediterrâneo. Lampedusa se tornara o centro de uma crise humanitária 
com a vinda de milhares de refugiados vindo da África e das regiões de conflitos; milhares 
morreram no Mediterrâneo em busca de uma melhor condição para viver. Ele mesmo afirma 
que sua visita “foi para cumprir um gesto de solidariedade, mas também para despertar as 
nossas consciências a fim de que não se repita o que aconteceu” (FRANCISCO, 2013a).

Em 2015 o fluxo imigratório alcançou números recordes, e tornou-se a maior crise 
humanitária enfrentada pela Europa desde a Segunda Guerra Mundial. Nesta ocasião, em 
setembro de 2015, Francisco pede para que as paróquias, comunidades religiosas, monastérios 
e santuários de toda Europa recebam uma família de refugiados. E exorta aos cristãos que diante 
da tragédia de milhares de refugiados, a Igreja deve “dar-lhes uma esperança concreta. Não 
dizer apenas: ‘Coragem, paciência!...’. A esperança cristã é combativa, com a tenacidade de 
quem caminha rumo a uma meta segura” (FRANCISCO, 2015).

Outros gestos proféticos de Francisco estão relacionados ao diálogo ecumênico e inter-
religioso. Em continuidade com o diálogo iniciado por seus predecessores, Francisco se reuniu 
em Jerusalém com o Patriarca de Constantinopla, Bartolomeu I, para repetir o abraço histórico 
entre o Papa Paulo VI e o Patriarca Atenágoras ocorrido em 5 de janeiro de 1964. O gesto 
do Papa Francisco recordou o que antes representava a retomada do diálogo entre as Igrejas 
Católica e Ortodoxa, e desta vez, como sinal de quem quer superar as diferenças e construir 
um futuro de plena comunhão, em 2019, o Santo Padre presenteia Bartolomeu I com algumas 
relíquias do apóstolo São Pedro, um fragmento dos ossos de Pedro para que fossem colocados 
ao lado das relíquias do Apóstolo André.

Em 2016, desta vez com o patriarca ortodoxo russo Kirill, Francisco realizou outro 
gesto profético quando se encontraram em Cuba. Este foi o primeiro encontro dos líderes das 
duas igrejas após o cisma do 1054. No encontro, no aeroporto de Havana, eles se abraçaram e 
Francisco exclamou: “Finalmente”. E durante o voo, Francisco disse aos jornalistas: “Foi uma 



16

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

conversação entre irmãos. Pontos claros, que preocupam a ambos, falamos deles. Com toda a 
franqueza. Eu senti-me diante de um irmão, e também ele me disse o mesmo. Antes de tudo, 
dois bispos que falam da situação das suas Igrejas” (FRANCISCO, 2016b).

Com as Igrejas da Reforma, Papa Francisco participou das comemorações do V centenário 
da Reforma protestante na visita apostólica à Suécia em 2016. No seu discurso, o Papa reconheceu 
que a Reforma tinha contribuído para atribuir maior centralidade às Sagradas Escrituras na 
vida da Igreja. Para o Papa, a ocasião da comemoração da Reforma é “uma nova oportunidade 
para acolher um percurso comum, que se foi configurando ao longo dos últimos cinquenta 
anos no diálogo ecumênico” (FRANCISCO, 2016a). E acredita que: “Temos a possibilidade de 
reparar um momento crucial da nossa história, superando controvérsias e mal-entendidos que 
impediram frequentemente de nos compreendermos uns aos outros” (FRANCISCO, 2016a).

O diálogo com muçulmanos e judeus também foram acompanhados de gestos proféticos. 
Francisco foi o primeiro Papa a visitar os Emirados Árabes Unidos, e junto do Grão-Imã de 
Al-Azhar publicaram uma “Declaração Comum sobre a Fraternidade Humana em prol da 
Paz Mundial e da convivência comum”. E na viagem para a Terra Santa, diante do Muro das 
Lamentações, Francisco protagonizou um ato que foi chamado de “abraço das três religiões”. 
Diante do Muro, o Papa abraçou o rabino judeu Abraham Skorka e o muçulmano Ombar Abboud, 
ambos são amigos e eram próximos ainda quando Francisco era o arcebispo de Buenos Aires. 

Por fim, a defesa por uma ecologia integral é a última categoria que apresentamos dos 
atos proféticos de Francisco. Em 2015, o Papa Francisco publicou o primeiro documento 
pontifício totalmente dedicado à questão ecológica, a encíclica Laudato Si’. O modo como 
ele se posiciona a favor do meio ambiente em seu magistério indica a importância que este 
tema ocupa no mundo atual e que também exige atenção de todos os cristãos. Dessa forma, o 
Papa inclui oficialmente os temas do meio-ambiente, sustentabilidade e cuidado da natureza na 
Doutrina Social da Igreja.

A proteção e o cuidado com a casa comum é uma defesa do próprio homem e de sua 
dignidade. Em sua visita apostólica ao Peru, em 2018, Francisco quis se encontrar como os 
povos da Amazônia. Ao ver de perto o “rosto amazônico” da Igreja denunciou as inúmeras 
ameaças que o território amazônico sofre e a missão da Igreja de não fechar os olhos diante da 
injustiça e dos povos vulneráveis: 

Nunca os povos originários amazônicos estiveram tão ameaçados nos seus territórios 
como o estão agora. A Amazónia é uma terra disputada em várias frentes: por um lado, 
a nova ideologia extrativa e a forte pressão de grandes interesses económicos cuja 
avidez se centra no petróleo, gás, madeira, ouro e monoculturas agroindustriais; por 
outro, a ameaça contra os vossos territórios vem da perversão de certas políticas que 
promovem a “conservação” da natureza sem ter em conta o ser humano, nomeadamente 
vós irmãos amazónicos que a habitais (FRANCISCO, 2018a).

Diante disso, Francisco convocou um sínodo para Amazônia, como um gesto profético 
em defesa ao ecossistema, às comunidades ribeirinhas e indígenas. E em fevereiro de 2020, o 
Papa Francisco publica a Exortação Apostólica Pós-Sinodal Querida Amazônia formulada em 



17

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

quatro sonhos:

Sonho com uma Amazônia que lute pelos direitos dos mais pobres, dos povos nativos, 
dos últimos, de modo que a sua voz seja ouvida e sua dignidade promovida. Sonho 
com uma Amazônia que preserve a riqueza cultural que a caracteriza e na qual brilha 
de maneira tão variada a beleza humana. Sonho com uma Amazônia que guarde 
zelosamente a sedutora beleza natural que a adorna, a vida transbordante que enche 
os seus rios e as suas florestas. Sonho com comunidades cristãs capazes de se devotar 
e encarnar de tal modo na Amazônia, que deem à Igreja rostos novos com traços 
amazônicos (QA 7).

Como uma voz profética no meio do deserto, Francisco convida o mundo a uma conversão 
ecológica, isto é, a partir do encontro com Cristo, o cristão também deve transformar a sua 
relação com o mundo, de modo que assuma a sua responsabilidade de cuidar da obra da criação 
(LS 216-221).

Conclusão

	 O homem de hoje está cansado de ouvir discursos vazios, de modo que o testemunho de 
uma vida coerente com o Evangelho é a melhor forma de evangelizar. Os gestos de Francisco 
possuem uma força de expressão maior do que as palavras contidas em seus discursos. Estes 
atos estão em linha de continuidade com as ações simbólicas dos profetas de Israel de Jesus que 
foram prolongadas na vida da Igreja, por meio dos sacramentos. Da mesma forma que o que se 
verificou na missão dos profetas de Israel e, particularmente, na existência de Jesus, se reproduz 
também nos gestos rituais que a comunidade cristã celebrava, podemos identificar a presença 
destes atos proféticos no pontificado do Papa Francisco. 

Referências bibliográficas

CASULA, L. Rostos, gestos e lugares: A cristologia do Papa Francisco. Brasília: Edições 
CNBB, 2018.
CENTOFANTI, S. Esmolaria Apostólica, a caridade silenciosa do Papa. Vatican News, Roma, 
16 mai. 2019. https://www.vaticannews.va/pt/ vaticano/news/2019-05/esmolaria-apostolica-
papa-caridade.html
ELLIS, P. Jeremias. In: BERGANT, D.; KARRIS, R. (orgs.). Comentário bíblico. São Paulo: 
Loyola, 2008. v.  II. p. 45-66.
FRANCISCO, PP. Angelus. Roma, 6 set. 2015. Disponível em: <http://www.vatican.va/content/ 
francesco/pt/angelus/2015/documents/papa-francesco_angelus_20150906.html>. Acesso em 12 

jul. 2024.

FRANCISCO, PP. Carta Encíclica Laudato Si’. Brasília: Edições CNBB, 2015.
FRANCISCO, PP. Encontro com os povos da Amazônia. Puerto Maldonado, 19 jan. 2018a. 
Disponível em: <http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2018/january/documents/papa-



18

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

francesco_ 201 80119_peru-puertomaldonado-popoliamazzonia.html>. Acesso em: 13 jul. 2024.
FRANCISCO, PP. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium. São Paulo: Paulinas, 2013. 
FRANCISCO, PP. Exortação Apostólica Pós-Sinodal Querida Amazônia. São Paulo: 
Paulinas, 2020. 
FRANCISCO, PP. Oração ecumênica na Catedral Luterana de Lund. Lund, 31 out. 2016a. 
Disponível em: <http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2016/documents/papa-
francesco_ 20161031_omelia-svezia-lund.html>. Acesso em 13 jul. 2024.
FRANCISCO, PP. Palavras do Santo Padre durante o voo Cuba-México, 12 fev. 2016b. 
Disponível em: <http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2016/february/documents/
papa-francesco_20 160212_cuba-messico-saluto-giornalisti.html>. Acesso em 12 jul. 2024.
FRANCISCO, PP. Santa Missa pelas vítimas dos naufrágios. Lampedusa, 8 jul. 2013a. 
Disponível em: <http://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2013/documents/papa-
francesco_20130708_ omelia-lampedusa.html>. Acesso em: 13 jul. 2024.
REPOLE, R. O sonho de uma Igreja evangélica: a eclesiologia do Papa Francisco. Brasília: 
Edições CNBB, 2018.
ROSATO, P. Introdução à teologia dos sacramentos. São Paulo: Loyola, 2006.
SARTORE, D. Mistagogia. In: SARTORE, D. – TRIACCA, A. M. – CIBIEN, C. (orgs.). 
Dizionari San Paolo. Liturgia. Milano: San Paolo, 2001, p. 1208-1215.



19

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

A abordagem mistagógica na catequese: 
Pontos convergentes entre Cirilo de Jerusalém 

e o Concílio Vaticano II
Anderson Moura Amorim

Doutorando em Teologia Sistemático-Pastoral pela PUC-Rio 
E-mail: christo.moura@hotmail.com

Resumo

A presente comunicação propõe-se analisar a continuidade e o desenvolvimento da catequese 
mistagógica ao longo da história da Igreja, destacando a influência de Cirilo de Jerusalém (313-
386) e a renovação promovida pelo Concílio Vaticano II (1962-1965). Cirilo de Jerusalém, 
precursor da catequese mistagógica, enfatiza a vivência dos sacramentos como meio de encontro 
com Deus e crescimento na fé. O Concílio Vaticano II, através dos documentos Sacrosanctum 
Concilium e Gaudium et Spes, revitaliza abordagem mistagógica, promovendo uma catequese 
mais enraizada a partir da Sagrada Escritura, litúrgica e pastoral, adaptada aos desafios do 
mundo contemporâneo (aggiornamento). Embora em contextos distintos, ambos sublinham 
a importância da experiência pessoal da fé, a participação ativa na vida litúrgica da Igreja e 
a integração dos ensinamentos cristãos com a realidade humana. Essa tradição mistagógica 
permanece relevante para a vida da Igreja hodierna, oferecendo uma abordagem holística e 
espiritualmente enriquecedora para a formação de todos os fiéis. Assim, esta pesquisa, pretende, 
a partir da pesquisa bibliográfica como metodologia, demonstrar a continuidade da abordagem 
mistagógica na catequese de Cirilo de Jerusalém e a retomada da orientação catequética por 
parte do Concílio Vaticano II, destacando três pontos: (1) analisa-se a definição de catequese 
mistagógica; (2) evidencia-se o núcleo da catequese de Cirilo de Jerusalém e a iniciação ao 
mistério; (3) demonstra-se a continuidade e o desenvolvimento da catequese mistagógica de 
Cirilo de Jerusalém no Vaticano II. A catequese mistagógica, tanto para Cirilo de Jerusalém 
quanto para o Concílio Vaticano II, enfatiza a importância da experiência litúrgica e sacramental 
como um meio essencial de instrução e crescimento na fé. Nossa pesquisa, portanto, deseja 
contribuir para uma compreensão mais profunda da natureza e importância da catequese 
mistagógica, e como ela pode enriquecer a vida da Igreja e dos indivíduos que buscam crescer 
na vivência fé.

Palavras-chave: Catequese. Mistagogia. Sacramentos. Cirilo de Jerusalém. Concilio Vaticano II.

Introdução

O presente texto propõe-se analisar o conceito de catequese mistagógica, focalizando a 
influência de Cirilo de Jerusalém (313-386) e a renovação promovida pelo Concílio Vaticano II 
(1962-1965). Cirilo, reconhecido como um dos primeiros expoentes da catequese mistagógica, 



20

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

enfatizou a vivência dos sacramentos como um meio fundamental de encontro com Deus e 
crescimento na fé. Por sua vez, o Concílio Vaticano II, por meio dos documentos Dei Verbum, 
Sacrosanctum Concilium e Gaudium et Spes, resgatou essa abordagem, promovendo uma 
catequese mais profundamente enraizada na Sagrada Escritura, liturgia e pastoral, adaptada aos 
desafios contemporâneos.

A pesquisa explora como a abordagem mistagógica na catequese, presente tanto na 
tradição de Cirilo de Jerusalém quanto no Concílio Vaticano II, continua a ser relevante para a 
vida da Igreja. Destaca-se a importância da experiência pessoal da fé, da participação ativa na 
liturgia e da integração dos ensinamentos cristãos com a realidade humana. O estudo, baseado 
em pesquisa bibliográfica, analisa três pontos principais: a definição de catequese mistagógica, 
o núcleo da catequese de Cirilo de Jerusalém e sua iniciação ao mistério, e a continuidade e 
o desenvolvimento dessa abordagem no Vaticano II. A abordagem mistagógica promove uma 
formação espiritual profunda e contextualizada, enriquecendo a vida da Igreja e dos fiéis e 
refletindo uma continuidade essencial na vivência da fé cristã.

1.	 Breve conceito de catequese mistagógica  

A catequese mistagógica começou a se desenvolver formalmente na Igreja primitiva por 
volta do século II d.C. (ROPS, 1988, p. 203). Durante este período, os ritos de iniciação cristã, 
como o batismo, crisma e eucaristia, passaram a ser mais estruturados, e surgiu a necessidade 
de acompanhar os novos convertidos após a recepção desses sacramentos. A mistagogia, com 
seu foco na experiência e compreensão dos sacramentos, tornou-se essencial para a formação 
espiritual dos cristãos recém-batizados. Através de ensinamentos, símbolos e ritos litúrgicos, os 
catecúmenos eram guiados a uma compreensão mais profunda da fé. Esta prática estabeleceu as 
bases para o desenvolvimento contínuo da catequese ao longo da história cristã.

A catequese mistagógica, desenvolvida entre os séculos I e IV, é um método de iniciação 
à vida cristã que visa aprofundar a compreensão dos mistérios da fé por meio da participação 
ativa nos ritos e sacramentos da Igreja (CNBB, 2005, p. 37). O termo “mistagógica” vem dos 
gregos mystes (mistério) e agein (conduzir), e refere-se ao processo de guiar o iniciado ao 
conhecimento do mistério divino (SCHREIBER, 1964, p. 363). Esse método não se limita à 
transmissão de doutrinas, pois o mistério não pode ser reduzido a um conhecimento meramente 
intelectual ou discursivo (TILLICH, 2005, p. 121), mas busca proporcionar uma experiência 
direta e vivencial dos mistérios da fé cristã (CNBB, 2005, p. 37-38), especialmente através dos 
sacramentos (BETTO; BOFF, 2014, p. 49).

Daniel Rops (Rops, 1988, p. 202) descreve que, no primeiro século da era cristã, o 
processo para receber o batismo seguia um itinerário significativo. A fé não era imposta, mas 
apresentada como um convite à experiência. O processo começava com a pregação para despertar 
o interesse, seguido pela conversão, que envolvia uma mudança de vida e arrependimento dos 
pecados. A instrução da fé, sustentada pela catequese, vinha a seguir, e o retiro quaresmal 
visava amadurecer a fé e preparar para a celebração dos sacramentos na grande vigília do 
Sábado Santo. Finalmente, a catequese pós-batismal, ou tempo mistagógico, explicava os ritos 



21

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

vivenciados durante a vigília pascal até a solenidade de Pentecostes (ROPES, 1988, P. 203). 
Esse itinerário evidenciava que o batismo não era apenas o resultado de uma pregação, mas de 
uma jornada de maturidade na fé.

A mistagogia, tema recorrente na literatura dos Padres da Igreja no final do século III 
e início do século IV (CNBB, 2009, p. 26), é um caminho para introdução e diálogo com o 
mistério de Deus (BINGEMER, 2012, 1dvd 47min), exigindo uma visão diferenciada da vida 
e a compreensão do mistério divino em seu aspecto simbólico (CNBB, 2009, p. 27). Para os 
Padres da Igreja, a catequese mistagógica, ao contrário de outras religiões mistéricas (LELO, 
2005, p. 28), é um dinamismo que alinha o mistério revelado em Cristo com a ação mediadora, 
a comunidade dos iniciados e o iniciante (CASEL, 1953, p. 62). Assim, entendemos que 
essa abordagem não apenas representava o estágio final da iniciação cristã, mas também se 
consolidava como um método profundo de formação espiritual (CASPANI, 1999, p. 122-123), 
ajudando os recém-batizados a compreender o mistério e a graça dos sacramentos. Entre os 
destaques dessa prática, Cirilo de Jerusalém se sobressai por sua contribuição significativa à 
promoção e aplicação desse método, ilustrando a importância da formação e defesa da fé.

2.	 Cirilo de Jerusalém e a iniciação ao mistério 

Cirilo de Jerusalém (315-387 d.C), um dos principais Padres da Igreja do século IV, 
teve um papel importante na iniciação aos mistérios na tradição cristã primitiva como bispo 
de Jerusalém (HAMMAN, 1968, p. 207). Ele instruiu os catecúmenos nos ritos e significados 
dos sacramentos, destacando-se pela sua catequese mistagógica que guiava os fiéis além do 
intelecto, proporcionando uma experiência vívida dos mistérios da fé (MENDONÇA, 2010, p. 
153). Seu ensinamento não só transmitiu conhecimento, mas também fortaleceu a devoção e a 
comunhão dos crentes com Deus, deixando um legado duradouro na compreensão da iniciação 
aos mistérios na tradição cristã.

Daniel Rops (ROPS, 2003, p. 203) descreve que no século II, a Igreja enfrentou a ascensão 
de correntes religiosas, como a gnose e as religiões de mistério, que exerciam influência sobre 
os fiéis. O gnosticismo, presente principalmente no Egito e na Síria, promovia a ideia de uma 
centelha divina no homem, buscando libertá-lo através do conhecimento de si mesmo (DAS 
NEVES, 2011, p. 115). Paralelamente, surgiram doutrinas anti-trinitárias dentro da própria 
Igreja, negando a divindade de Cristo. O arianismo, liderado por Ário (260-325) (HAMMAN, 
1980, p. 180), este nascido na Líbia, e que mais tarde exerceu o ministério presbiteral na Igreja 
de Alexandria, contestava a natureza divina de Jesus Cristo (SIMONETTI, 1975, p. 28), 
culminando em debates teológicos e no primeiro Concílio de Nicéia, em 325, que proclamou a 
consubstancialidade do Filho com o Pai (ROPS, 1988. p. 446-451). Em um contexto desafiador, 
Cirilo de Jerusalém destacou-se por combater ideias anticristãs e heréticas (MARESCHINI; 
NORELLI, 2000, p. 76). Ele instruiu os fiéis contra ensinamentos errôneos com uma linguagem 
acessível e fundamentada nas Escrituras (RIGGI, 1997, p.1-11.19). Apesar de não empregar 
termos teológicos complexos como “consubstancial ao Pai”, sua abordagem simplificada visava 
transmitir a doutrina de maneira compreensível, evitando interpretações heréticas (MAZZA, 



22

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

1988, p. 5). De acordo com Costa, examinando atentamente a catequese de Cirilo, fica claro que 
ela não contém nada que seja incompatível com a doutrina definida no Concílio. “Se ele não 
utiliza a terminologia oficial, não se pode dizer o mesmo do conteúdo doutrinal, que apresenta 
de acordo com a ortodoxia e a definição niceana” (COSTA, 2015, p. 29). 

Embora a autoria exata das catequeses mistagógicas de Cirilo de Jerusalém seja incerta, 
acredita-se que ele as proferiu por volta do ano 350 na Basílica do Santo Sepulcro, com base 
em testemunhos históricos e na densidade teológica de suas obras (DROBNER, 2003, p. 309-
310). Juntamente com outras importantes figuras da Igreja, como Teodoro de Mopsuéstia, 
João Crisóstomo, Ambrósio de Milão, Gregório de Nissa e Agostinho, Cirilo apresentou uma 
abordagem inovadora. Suas 18 primeiras catequeses, voltadas para a preparação para o batismo, 
são conhecidas como catequeses pré-batismais, enquanto as cinco seguintes, denominadas 
mistagógicas, abordam o batismo e outros sacramentos, além de ritos litúrgicos e o Pai-nosso, 
realizados durante o tempo pascal (MISTRORIGO, 1977, p. 1104-1106).

Segundo Paiva, as catequeses mistagógicas de Cirilo visa harmonizar o Antigo e o Novo 
Testamento, integrando seu conteúdo moral através da doutrina e da mistagogia. A doutrina 
transforma a vida do catecúmeno de dentro para fora, conduzindo-o a uma nova vida em Cristo. 
A mistagogia envolve o mergulho nos mistérios celebrados na noite de Páscoa por meio dos 
ritos, como a imersão na água, simbolizando morte, e gestos que iluminam a vida do fiel na 
graça batismal. O processo mistagogico afeta todo o ser do iniciado, exercendo uma poderosa 
influência na vida dos neófitos, a ponto de transformá-los em agentes de uma nova experiência 
de vida em Jesus Cristo (PAIVA, 2008, p. 46).

Para Mendonça (MENDONÇA, 2010, p. 150), existe um eixo central na metodologia de 
Cirilo que se divide em três etapas específicas: o primeiro momento é o período da experiência 
ritual, onde o neófito compreende o significado do batismo através dos ritos simbólicos; o passo 
seguinte é a catequese, que junto com os ritos, prepara para a vigília de páscoa onde ocorre 
o batismo; finalmente, há a compreensão dos gestos e ritos após passar por eles, levando o 
neófito a internalizar os ensinamentos e a viver uma nova realidade de vida. Este processo não 
se limita à explicação, mas incorpora ritos significativos, pregação e gestos que comunicam 
profundamente a mensagem querigmática.

Paiva (PAIVA, 2008, p. 46) destaca que a metodologia de Cirilo buscava transformar 
a vida dos iniciados ao integrar a liturgia no processo catequético, de modo que o ensino oral 
fosse internalizado através das celebrações litúrgicas, refletindo a “dimensão da mistagogia” 
das liturgias iniciais do cristianismo. Enrico Mazza (MAZZA, 1996, p. 14) complementa, 
explicando que as homilias mistagógicas esclareciam aos neófitos o sentido e a natureza das 
ações litúrgicas, como o batismo e a eucaristia. No período patrístico, especialmente com Cirilo, 
liturgia e catequese eram complementares e indissociáveis, pois os ritos litúrgicos moldavam 
efetivamente os fiéis (COSTA, 2015, p. 108). Assim, Cirilo apresentava um modelo de 
iniciação como um processo de mimesis (MAZZA, 1996, p. 180), permitindo que o indivíduo 
se realizasse plenamente em relação ao Criador.

Em suma, as catequeses mistagógicas de Cirilo de Jerusalém iam além da instrução 
doutrinária, mergulhando profundamente nas Sagradas Escrituras. Seu propósito era conduzir os 



23

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

catecúmenos a uma imersão no mistério de Cristo, preparando-os para os sacramentos de iniciação 
(batismo, crisma e eucaristia) e promovendo um encontro pessoal com Jesus Cristo (SAEZ, 1998, 
p. 99). Cirilo, como teólogo e catequista, adaptou suas abordagens às condições sociais e culturais 
de seu tempo, mantendo a fidelidade ao ensinamento da Igreja e ao anúncio evangélico.

3.	 A Mistagogia de Cirilo de Jerusalém no Concílio Vaticano II 

Os pontos centrais da catequese mistagógica de Cirilo de Jerusalém estão notavelmente 
alinhados com a abordagem do Concílio Vaticano II para a formação cristã, refletindo-se em 
três aspectos principais: a valorização das Sagradas Escrituras, a centralidade da liturgia e a 
importância da pastoral. Cirilo integrava as Escrituras para aprofundar a compreensão dos 
sacramentos, um princípio que o Concílio reforçou com o documento Dei Verbum, destacando 
a centralidade das Escrituras na catequese. A liturgia, fundamental na prática de Cirilo, também 
recebeu destaque no Concílio com Sacrosanctum Concilium, que reformou a liturgia para 
enriquecer a experiência do mistério pascal. Além disso, a abordagem pastoral de Cirilo, 
adaptava ao contexto dos iniciantes, foi alinhada com a ênfase do Concílio em Gaudium et Spes, 
que promove a pastoral de maneira prática e contextualizada. O Vaticano II não só reafirmou, 
mas também expandiu a visão de Cirilo na renovação da catequese.

Cirilo de Jerusalém fundamenta suas catequeses na Sagrada Escritura, considerando-a 
o eixo norteador essencial de sua prática. Em suas Homilias, Cirilo utilizava a Palavra revelada 
para narrar o evento salvífico, oferecendo uma perspectiva que não apenas elucidava os mistérios 
da fé, mas também servia como um paradigma para os ouvintes e a comunidade eclesial. Ele 
empregava a narrativa bíblica (FIGUEIREDO, 2004, p. 18) para conectar os catecúmenos com 
a história da salvação de forma vivencial e profunda, integrando o conhecimento teológico com 
a experiência espiritual (MENDONÇA, 2010, p. 154). Esse método não apenas educava, mas 
também engajava a comunidade em uma compreensão mais profunda do mistério de Cristo, 
refletindo a importância da Sagrada Escritura como base de toda a formação catequética.

A Sagrada Escritura é abordada por Cirilo de Jerusalém de forma narrativa e tipológica,1 
uma metodologia também empregada por outros Padres da Igreja, como Ambrósio de Milão e 
Agostinho de Hipona (MENDONÇA, 2010, p. 154). Cirilo usa figuras bíblicas do Antigo e do 
Novo Testamento para desenvolver a iniciação ao Mistério, aproveitando a unidade da História 
da Salvação e a analogia entre diferentes etapas para iluminar e ilustrar a fé cristã (CIRILO, 
1977, i, 2-3). Segundo Costa (COSTA, 2015, p. 59), embora não seja o iniciador na aplicação 
dessa metodologia, Cirilo destaca-se por integrar a tipologia com a dimensão sacramental, 
estabelecendo uma relação entre os eventos salvíficos e seus correspondentes sacramentais. Nas 
suas Catequeses, ele conecta o Antigo Testamento ao Novo e aplica essa tipologia à explicação 
dos ritos litúrgicos (COSTA, 2015, p. 59).

O Concílio Vaticano II, através do documento Dei Verbum, reforçou sobre a abordagem 
tipológica e narrativa das Escrituras destacada, reconhecendo a importância dessa metodologia 

1	  Sobre este assunto verificar o documento da Pontifícia Comissão Bíblica. A Interpretação da Bíblia na 
Igreja. São Paulo: Edições Paulinas, 1994.



24

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

na catequese (DV 12). Assim como Cirilo utilizava figuras bíblicas do Antigo e do Novo 
Testamento para ilustrar e aprofundar a compreensão dos sacramentos e dos mistérios da 
fé, o Concílio enfatizou que a leitura das Escrituras deve ser feita de maneira que revele a 
continuidade e a unidade da História da Salvação (DV 7; 12). Dei Verbum sublinha que a 
abordagem tipológica e os gêneros literários enriquecem a interpretação das Escrituras ao 
relacionar os eventos antigos com suas realizações no Novo Testamento, promovendo uma 
vivência mais profunda e integral da fé cristã, postas em relação com a única Palavra (DV 16) 
tal como Cirilo demonstrou em sua catequese.

A liturgia, central na prática catequética de Cirilo de Jerusalém, foi amplamente 
valorizada pelo Concílio Vaticano II, especialmente no documento Sacrosanctum Concilium. 
Cirilo integrava os ritos litúrgicos para proporcionar uma vivência profunda do mistério de 
Cristo, enfatizando a importância dos sacramentos na formação espiritual (CIRILO, 1977, I, 
2-3). O Concílio reforçou essa abordagem ao reformar a liturgia, promovendo uma participação 
mais ativa e consciente dos fiéis nos ritos, com o objetivo de aprofundar a experiência do mistério 
pascal (SC 9-11). Assim, Sacrosanctum Concilium não só continuou a tradição litúrgica de 
Cirilo, mas também a ampliou, enfatizando a liturgia como um meio essencial para a renovação 
e vivência da fé cristã (SC 12-13). 

A abordagem pastoral de Cirilo de Jerusalém, que adaptava o ensino ao contexto dos 
iniciantes, encontra eco na ênfase do Concílio Vaticano II em Gaudium et Spes. Cirilo ajustava 
sua catequese às necessidades e experiências dos catecúmenos, facilitando a compreensão 
dos mistérios da fé e a integração desses ensinamentos na vida cotidiana dos novos cristãos 
(MENDONÇA, 2010, p. 155). O Concílio, por sua vez, reforçou a importância de uma 
pastoral que fosse prática e contextualizada, alinhando-se com a visão de Cirilo ao promover 
uma aplicação concreta da fé. Gaudium et Spes destacou a necessidade de uma pastoral que 
respondesse aos desafios contemporâneos e às realidades das comunidades locais (GS 1), 
garantindo que a fé fosse vivida de forma autêntica e relevante para cada contexto específico 
(GS 43-44). Assim, a abordagem pastoral de Cirilo, centrada na adaptação e na experiência 
prática, foi formalmente respaldada e expandida pelo Concílio, refletindo uma continuidade e 
desenvolvimento na prática pastoral da Igreja.

A relevância das Sagradas Escrituras, a centralidade da liturgia e a abordagem 
pastoral adaptada às necessidades dos iniciantes, pilares fundamentais na catequese de 
Cirilo, foram amplamente reafirmados pelos documentos do Vaticano II. Dei Verbum reforçou 
a importância da Escritura na catequese, Sacrosanctum Concilium renovou a prática litúrgica 
para uma vivência mais profunda do mistério pascal, e Gaudium et Spes enfatizou a necessidade 
de uma pastoral contextualizada. Assim, o Vaticano II não apenas manteve, mas também 
aprofundou e ampliou os princípios catequéticos de Cirilo de Jerusalém, promovendo uma 
formação cristã mais rica e integral. 

Conclusão



25

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

A abordagem mistagógica na catequese, tanto em Cirilo de Jerusalém quanto o Concílio 
Vaticano II, revela uma profunda continuidade e evolução na formação cristã ao longo dos 
séculos. Cirilo de Jerusalém, com sua metodologia inovadora para o seu tempo, ofereceu 
um modelo de catequese que não apenas transmitia doutrinas, mas também mergulhava os 
catecúmenos na vivência dos sacramentos, promovendo um encontro pessoal com o mistério de 
Cristo. Na integração das Escrituras e dos ritos litúrgicos estabeleceu um caminho significativo 
para a formação espiritual e catequética.

O Concílio Vaticano II, por sua vez, reafirmou e ampliou a visão mistagógica de Cirilo, 
adaptando-a às necessidades e desafios do mundo moderno. Com os documentos Dei Verbum, 
Sacrosanctum Concilium e Gaudium et Spes, o Concílio renovou a catequese ao enfatizar a 
centralidade das Escrituras, a importância da liturgia e a relevância de uma abordagem pastoral 
contextualizada. Esta renovação não só preservou os princípios fundamentais da catequese 
mistagógica elaborada por Cirilo, mas também integrou esses elementos de forma a enriquecer 
a experiência de fé dos fiéis contemporâneos.

Portanto, a tradição mistagógica, tanto na prática de Cirilo quanto na renovação 
promovida pelo Vaticano II, continua a oferecer uma abordagem relevante para a formação cristã. 
Ao relacionar a riqueza da experiência sacramental com uma interpretação contextualizada 
das Escrituras e uma pastoral adaptada à realidade atual, a catequese mistagógica se revela 
um instrumento eficaz para o crescimento e aprofundamento da fé. Este estudo demonstra a 
importância de manter viva a tradição mistagógica, promovendo uma experiência de fé que seja 
simultaneamente histórica e relevante para os desafios da vida cristã moderna.

Referências bibliográficas

BETTO, Frei; BOFF, Leonardo. Mística e Espiritualidade.Petrópolis, RJ: Vozes, 2014.
BINGEMER, Maria Clara. A mística hoje – Um novo momento, uma nova configuração, 
novos desafios. São Paulo: Paulus, 2012. 1 DVD (47 min.).
CASEL, O. El Misterio del Culto Cristiano. San Sebastián: Ediciones Dinor, 1953.
CASPANI, Pierpaolo. La pertinenza historica della nozione di iniziazione cristiana. Milano: 
Edicion Glossa, 1999.
CIRILO DE JERUSALÉM. Catequese Mistagógicas. Tradução de Frederico Vier. Petrópolis/
RJ: Vozes, 1977.
CNBB. Diretório Nacional de Catequese. Brasília/DF: Edições CNBB. 2005. (Doc. 84).
CNBB. Iniciação à Vida Cristã: Um processo de inspiração catecumenal. Brasília/DF: 
Edições CNBB, 2009. (Estudos da CNBB 97).
COMPÊNDIO DO CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Dogmática Dei Verbum. 29. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2000. 
COMPÊNDIO DO CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Dogmática Sacrosanctum 
Concilium. Petrópolis: Vozes, 1966.
COMPÊNDIO DO CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Dogmática Gaudium et Spes. 



26

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

29. ed. Petrópolis: Vozes, 2000.
COSTA, Rosemary Fernandes da. A mistagogia em Cirilo de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 
2015.
CROATTO, José Severino. As Linguagens da Experiência Religiosa: uma introdução à 
fenomenologia da religião. 3º ed. São Paulo: Paulinas, 2010.
DAS NEVES, Joaquim Carreira. Gnosis–Gnosticismo. Uma Introdução. Lisboa: Cadernos 
do Ceil, v. 1, 2011, p. 115.
DROBNER, Hubertus R. Manual de Patrologia. Petrópolis: Vozes, 2003.
FIGUEIREDO, Frei Fernando. São Cirilo de Jerusalém. Catequeses mistagógicas. Petrópolis/
RJ: Vozes, 2004, 2ª ed.
HAMMAN, A. Os padres da Igreja. São Paulo: Paulinas, 1980.
HAMMAN, ADALBERT. Para ler os padres da Igreja. São Paulo: Paulus, 2002.
LELO, Antonio Francisco. A Iniciação Cristã: catecumenato, dinâmica sacramental e 
testemunho. São Paulo: Paulinas, 2005.
MARESCHINI, C.; NORELLI. História da literatura cristã, grega e latina. São Paulo: 
Loyola, 2000.
MAZZA, E. La Mistagogia. Una Teologia della Liturgia in epoca patristica. Roma: Centro 
Liturgico Vincenziano, 1988.
MENDONÇA, Pe. João. A mistagogia como palavra e gestos na obra de São Cirilo de 
Jerusalém. Revista de Cultura teológica, v. 18 - n. 72 - Out/Dez. 2010.
MISTRORIGO, Antonio. Mistagogia. In: Dizionario Liturgico-pastorale, EMP, 1977, p. 
1104-1106.
PAIVA, Vanildo. Catequese e liturgia: duas faces do mesmo mistério: reflexões e sugestões 
para a interação entre e liturgia. São Paulo: Paulus, 2008.
RIGGI, Calogero. CIRILLO DI GERUSALEMME. Le Catechesi. Roma: Città Nuova, 1997. 
ROPS, Daniel. A Igreja dos Apóstolos e dos Mártires. São Paulo: Quadrante, 1988.
SAEZ, J. L. Catecumenato. In: Dicionário de Espiritualidade. São Paulo: Paulus, 1998, p. 99.
SCHREIBER, B. La mistagogia. Roma: Città Nuova, 1964.
SIMONETTI, Manlio. La crisi ariana nel IV secolo. Roma, Institutum Patristicum 
Augustinianum, (col. “Studia Ephemerides Augustinianum”, n. 11), 1975, p. 598.
TILLICH. Paul. Teologia Sistemática. São Leopoldo: Sinodal, 2005.



27

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

A formação catequética dos futuros presbíteros em 
uma Igreja Sinodal

Bruno Moreira Rodrigues
Doutorando em Teologia pela PUC- Rio

E-mail: brunomrvobis@gmail.com

Resumo

Na atual perspectiva dos processos de educação na fé, a catequese a serviço da Iniciação à 
Vida Cristã deve ser pensada numa Igreja Sinodal, aberta ao protagonismo do Espírito Santo. 
A catequese busca possibilitar aos seus interlocutores uma experiência de profunda comunhão, 
participação e missão. Os presbíteros são convocados a também fazer esta experiência em 
primeiro lugar, para que, de fato, a Igreja caminhe consciente de sua tarefa evangelizadora 
de formar discípulos missionários. Para cumprir essa grande missão será preciso investir na 
formação de comunidades sinodais. A participação e a corresponsabilidade de todos os batizados 
nos processos pastorais empreendidos pela comunidade eclesial tornam-se o eixo integrador da 
sinodalidade. Por conseguinte, a Igreja necessita de presbíteros com mentalidade sinodal.  Desta 
feita, é incumbência da formação inicial e permanente preparar pastores capazes de caminhar 
juntos, tanto no presbitério quanto na comunidade com os demais membros do Povo de Deus. 
Nesse sentido, o objetivo dessa pesquisa é apresentar a colaboração da dimensão catequética 
no processo de preparação de pastores, que sejam capazes de caminhar juntos na comunidade 
com os demais membros do Povo de Deus, bem como na comunhão com os seus irmãos no 
presbitério. Também procuraremos responder à questão: como despertar os novos presbíteros 
e os seminaristas para experiência catequética a partir da vivência comunitária? Refletiremos 
sobre a importância da dimensão catequética no processo formativo dos seminaristas e na 
formação permanente dos novos presbíteros. Nos baseamos em pesquisas bibliográficas para a 
análise de conteúdo proposta neste artigo.

Palavras-chave: Formação; Catequese; Presbítero; Sinodalidade.

Introdução

A perspectiva de uma Igreja Sinodal tem muito a oferecer para uma adequada formação 
catequética do povo de Deus. De fato, hoje não podemos pensar mais os processos catequéticos, 
sobretudo a formação presbiteral, desconsiderando essa dimensão tão essencial para a Igreja do 
terceiro milênio. A catequese à serviço da Iniciação à Vida Cristã numa Igreja Sinodal alarga a 
compreensão comunitária e aponta para novos rumos no processo de transmissão da fé. 



28

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

A Igreja, em característica sinodal, não pode ser definida apenas por uma parte de si 
mesma, por uma elite eclesial/pastoral ou por alguns ministérios, sendo vista do alto, 
mas pela totalidade de um povo que faz a experiência do mistério e que sai em missão, 
na abertura e disposição para um caminho novo, para o qual o Espírito nos convida 
e abre espaço. Esse caminho de sinodalidade deve ser assumido por todo o povo de 
Deus, pois todo o povo evangeliza, todo o povo de Deus anuncia o Evangelho e todo 
o povo de Deus deve sair em missão (KUZMA, 2022 , p. 151).

A dimensão catequética poderá colaborar com o processo de preparação de pastores, 
que sejam capazes de caminhar juntos na comunidade com os demais membros do Povo de 
Deus, bem como na comunhão com os seus irmãos no presbitério. Para tanto, será necessário 
despertar os novos presbíteros e os seminaristas para essa experiência, que se manifesta de 
forma concreta na vivência comunitária. 

Partindo da reflexão sinodal, reafirmamos que o futuro presbítero deverá ser o homem 
da comunhão, participação e missão (SANTOS, 2022, p. 16). Em vista de sua consagração no 
sacramento da Ordem, e a partir desta, o futuro presbítero receberá um envio para servir o povo 
de Deus e a conduzir todos a Jesus Cristo. Desde o momento em que é ungido, recebe de Cristo, 
na Igreja e da Igreja, a sua missão, que deverá ser realizada em profundo espírito de comunhão.

É para essa tarefa que devemos nos preparar para sermos presença fiel da Igreja de 
Jesus Cristo, viva e comprometida no terceiro milênio: viver e dar sinais da comunhão, 
realizar a participação em toda ação evangelizadora e cumprir a missão que lhe foi 
confiada. Como resposta ao forte apelo a ‘caminhar juntos’, a Igreja deverá lançar 
um olhar abrangente sobre a complexidade do atual contexto histórico e sobre os 
desafios cruciais para sua vida, mantendo o foco na sua natureza missionária e no 
poder vivificante do Santo Espírito (GIL, 2023, p. 25).

Por conseguinte, é através de sua identidade de homem da comunhão, que nasce a sua 
identidade de homem da missão e do diálogo, não somente para os católicos, mas para com 
todos, sendo enviado a dialogar com todos os homens de todas as culturas e tradições religiosas. 
Nesse sentido, o presbítero é um homem sem fronteiras, “não é um mero delegado ou um 
representante da comunidade. Pela unção do Espírito e por sua especial união com Cristo, ele é 
um dom para a comunidade” (CELAM, Documento de Aparecida, n. 193).

1.	 A formação do futuro presbítero em uma Igreja Sinodal 

Na formação dos futuros presbíteros, há de se considerar que no dia da ordenação será 
enviado de uma forma toda especial, ao encontro dos mais pobres, dos que padecem e sofrem 
todo tipo de miséria e exclusão, ele é o primeiro a deslocar-se às “periferias geográficas 
existenciais que precisam da luz do evangelho, em uma atitude acolhedora e misericordiosa” 
(CNBB, Doc.110, n. 18), onde há sofrimento, solidão e degrado humano (FRANCISCO, 2023).

A decorrência dessa proposta se insere na dinâmica da missão de Jesus de Nazaré ao 
escolher os pobres como seus primeiros destinatários (Lc,4-28). As Diretrizes para a formação 



29

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

dos Presbíteros da Igreja no Brasil, em sintonia com o Documento de Aparecida, reafirmam que 
“os novos rostos de pobres, com sua realidade de exclusão e sofrimento, interpelam a formação 
e o ministério dos presbíteros” (CNBB, Doc. 110, n. 15). 

Caminhar juntos leva a descobrir como linha própria a horizontalidade em vez da 
verticalidade. A Igreja sinodal restaura o horizonte do qual surge o sol Cristo: erigir 
monumentos hierárquicos significa cobri-lo. Os pastores caminham com o povo: nós, 
pastores, caminhamos com o povo, às vezes na frente, ás vezes no meio, ás vezes 
atrás. O bom pastor deve se mover assim: na frente para guiar, no meio para encorajar 
e não esquecer o cheiro do rebanho, atrás porque o povo também tem “faro”. Tem 
faro para encontrar novas vias para o caminho ou para encontrar a estrada perdida 
(FRANCISCO, 2021).

Desta maneira, “as relações entre vivência da fé e vida em comunidade se complementam. 
Tais relações implicam uma nova compreensão de paróquia como comunidade de pequenas 
comunidades” (CNBB, Doc. 110, n. 18). Isto requer que o futuro presbítero “cultive uma 
profunda experiência de Cristo vivo, com espírito missionário, coração paterno, que seja 
animador da vida espiritual e evangelizador, capaz de promover a participação” (CNBB, Doc. 
100, n. 203).

O padre deve ser formado para ser servidor do seu povo. É por este motivo que deve 
existir uma preocupação com a formação nos seminários de acordo com uma visão pastoral 
que considere a paróquia uma comunidade de comunidades, tal como tem insistido a Igreja no 
Brasil a respeito da formação presbiteral (CNBB, Doc. 100, n. 205). “O ministério sacerdotal 
tem uma forma comunitária radical e só pode se desenvolver como tarefa coletiva” (CNBB, 
Doc. 100, n. 204).

No entanto, a questão fundamental permanece: como superar o “modelo” atual de paróquia, 
muito mais voltada para a sacramentalização e conservação, para o modelo apresentado e 
proposto pelas indicações do Vaticano II, confirmado pelo magistério do Papa Francisco e das 
mais recentes indicações da Assembleia Sinodal. 

Estamos diante do grande e fundamental desafio da própria formação dos novos presbíteros, 
seja para o ministério, seja no ministério. Formar presbíteros, segundo o coração de Jesus, 
empenhados e absorvidos na caridade do “Bom Pastor” (GIAQUINTA, 2012, p. 25), homens 
maduros afetivamente, intelectualmente capacitados, pastoralmente abertos e motivados para 
gerar comunhão e a edificar a Igreja, portadores de um novo ardor missionário e zelosos com a 
Obra de Deus.

O presbítero, membro do Povo santo de Deus, é chamado a cultivar o seu espírito 
missionário, exercendo com humildade a função pastoral de guia dotado de autoridade, 
mestre da Palavra e ministro dos sacramentos, ao mesmo tempo que pratica uma fecunda 
paternidade espiritual. Os futuros presbíteros, portanto, sejam educados de maneira a 
não cair no “clericalismo”, nem a ceder à tentação de orientar a própria vida para a busca 
da aceitação popular, que inevitavelmente os tornaria inadequados para o exercício do 
seu ministério de guias da comunidade, levando-os a considerar a Igreja como uma 



30

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

simples instituição humana.(CONGREGAÇÃO PARA O CLERO, RFIS, n. 33).

A Ratio Fundamentalis, ao se referir a formação dos futuros presbíteros, é incisiva 
ao afirmar, a necessidade de conhecer e corrigir “a obsessão pela aparência, uma segurança 
doutrinal ou disciplinar presunçosa, o narcisismo e o autoritarismo, a pretensão de impor-se, o 
cuidado somente exterior e ostentado com a ação litúrgica, a vanglória, com o individualismo” 
(CONGREGAÇÃO PARA O CLERO, RFIS, n. 42).  

Numa Igreja sinodal, os ministros ordenados são chamados a viver o seu serviço ao 
Povo de Deus numa atitude de proximidade às pessoas, de acolhimento e de escuta de 
todos e a cultivar uma profunda espiritualidade pessoal e uma vida de oração. Acima 
de tudo, são chamados a repensar o exercício da autoridade segundo o modelo de Jesus 
que, «apesar de estar na condição de Deus, [...]esvaziou-se a si mesmo, assumindo 
a forma de servo» (Fl 2, 6-7). A Assembleia reconhece que muitos sacerdotes e 
diáconos tornam visível com a sua dedicação o rosto de Cristo Bom Pastor e Servo 
(SECRETARIA GENERAL DO SÍNODO, Relatório de Síntese, p. 25).

Na perspectiva da formação de todos os batizados para uma Igreja sinodal, o relatório de 
síntese enfatiza que a dos diáconos e dos presbíteros requer uma atenção particular. “O pedido 
de que seminários ou outros cursos de formação para candidatos ao ministério estejam ligados à 
vida quotidiana das comunidades tem sido amplamente expresso” (SECRETARIA GENERAL 
DO SÍNODO, Relatório de Síntese, p. 33). Portanto, é necessário evitar os riscos do formalismo 
e da ideologia que levam a atitudes autoritárias e impedem o verdadeiro crescimento vocacional.

2.	 A dimensão sinodal e a cultura digital na formação dos futuros presbíteros 

Na perspectiva da formação presbiteral, pensar a dimensão sinodal, necessariamente, 
implica situar a atuação dos novos presbíteros em relação à cultura digital. O relatório de síntese, 
apresenta no item 17, intitulado “Missionários no ambiente digital”, a convergência entre os 
membros sinodais em relação à cultura digital como uma mudança fundamental na percepção 
e na experiência contemporânea de si mesmo, nos relacionamos com os outros e na interação 
com o mundo. Essa percepção é reconhecida como um desafio para a Igreja, sobretudo, para 
a formação dos futuros presbíteros. Além disso, a síntese sinodal enfatiza que “o dualismo 
entre real e virtual não descreve adequadamente a realidade e a experiência de todos nós” 
(SECRETARIA GENERAL DO SÍNODO, Relatório de Síntese, 17a).

Os futuros presbíteros não deverão assistir passivamente aos processos digitais, mas sim 
reconhecer que estão imersos e enriquecidos por diversas práticas digitais. Essas práticas não 
apenas influenciam, mas também trazem novos significados para conceitos fundamentais como 
comunhão, participação e missão. Isso ressalta a importância de estarem ativamente envolvidos 
e engajados no ambiente digital, buscando compreender e integrar a cultura digital no seu 
contexto. Essa adaptação ativa demonstra um esforço para compreender a fé de forma mais 
profunda e relevante em um mundo cada vez mais digital.



31

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Durante o processo de formação não se trata, simplesmente, de criar uma nova 
disciplina teórica a ser ministrada, embora ela seja necessária; mas de assumir, nas 
práticas pedagógicas existentes, tudo o que é útil para a formação dos ministros 
ordenados, como se lhes fosse ensinada uma “nova língua”, lhes fosse feita uma 
“nova alfabetização”. Deseja-se, assim, que os ministros ordenados sejam capazes 
de manter uma distância crítica da cultura digital e não serem manipulados pelas suas 
sugestões. Além disto, eles serão capazes de “falar” a linguagem desta nova cultura, 
isto é, de “ler e escrever” com as características de nossa cultura (MORAES, A. O.; 
BRAIDO, O., 2023  p. 279).

Ao reconhecer a importância da cultura digital como parte essencial do testemunho da 
Igreja, é relevante observar que a abordagem eclesial ainda está fortemente associada a noções 
geográficas e espaciais das práticas digitais. Essa ligação pode restringir a compreensão e a 
eficácia das atividades pastorais, resultando em uma abordagem limitada dos desdobramentos 
pastorais no ambiente digital. É fundamental que o futuro presbítero busque superar essas 
limitações e esteja disposto a explorar novas formas de engajamento digital que ampliem e 
enriqueçam o seu testemunho e missão na sociedade contemporânea. 

A ideia de uma Igreja distante de uma cultura digital desconsidera a complexidade inerente 
da própria cultura digital, que ultrapassa as fronteiras convencionais, mas também se restringe 
a uma compreensão limitada de identificação dessa cultura apenas com celulares e tablets. 
Para Moraes & Gripp, a cultura digital impactou a sociedade positivamente, nesse sentido, não 
podemos pensar a formação dos futuros presbíteros distante dessa realidade digital.

A cultura digital, positivamente, criou possibilidades de compartilhamento do 
conhecimento e da informação, e o encurtamento das distâncias. Isso faz com que 
pessoas conversem em tempo real e, apesar de estarem, algumas vezes, na outra 
extremidade do planeta, se sintam habitantes de uma mesma urbe (MORAES, 
ABIMAR; GRIPP, A. D., 2022 , p. 152).

Conforme o relatório de síntese, o Sínodo também enfatizou que é impossível evangelizar 
a cultura digital sem antes compreendê-la profundamente. Essa observação realça a necessidade 
de uma compreensão aprofundada da cultura digital antes de buscar evangelizá-la, destacando a 
importância de uma abordagem fundamentada e informada por parte da Igreja nesse contexto. 
Em sintonia com o que afirma Moraes & Braido, podemos enfatizar que na formação dos futuros 
presbíteros deverão ser desenvolvidos alguns conhecimentos tecnológicos.

Existe todo um universo simbólico, valores, significados e práticas que não surgem de forma 
espontânea ou natural, mas requerem formação e intercâmbio intergeracional, especialmente 
do ponto de vista de uma Tradição viva. Não obstante, “é necessário que, no mundo atual, os 
candidatos ao sacerdócio tenham, pelo menos, uma visão de conjunto do impacto que as novas 
tecnologias da informação e da Comunicação Social exercem sobre os indivíduos e a Sociedade 
brasileira” (MORAES, A. O., 2011 , p. 446). A perspectiva de uma nova atuação dos futuros 
presbíteros está contextualizada numa cultura digital que influenciará o seu agir, por isso, não 



32

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

deverá ser descuidada pelo processo formativo.

Conclusão

As reflexões teóricas propostas nessa pesquisa sobre a formação catequética dos futuros 
presbíteros em uma Igreja Sinodal conduzem à conclusão de que os elementos a serem 
considerados durante os anos de formação no seminário e, consequentemente amadurecidos na 
formação permanente, estão em sintonia com a natureza própria das tarefas da catequese. Estas 
incluem a formação de anunciadores da Palavra, a conclusão dos estudos teológicos de forma 
interdisciplinar com foco na ação pastoral, e a articulação de novas comunidades cristãs.

Os desafios contemporâneos, como a cultura digital, podem ser enfrentados não somente 
por meio de “convergências”, “questões” em aberto e “propostas” teóricas eclesiais, mas 
também podem encontrar, por parte da Igreja, ações e decisões concretas e práticas diante 
da complexidade da realidade atual, que avança cada vez mais, não apenas do ponto de vista 
tecnológico, mas principalmente sociocultural e comunicacional. O caminho sinodal é para a 
Igreja o modo de se viver a profunda experiência eclesial. Esse caminho deverá ser percorrido 
pelos futuros presbíteros na sua formação inicial e permanente.

«O caminho da sinodalidade é precisamente o caminho que Deus espera da Igreja do 
terceiro milénio». Este itinerário, que se insere no sulco da “atualização” da Igreja, 
proposta pelo Concílio Vaticano II, constitui um dom e uma tarefa: caminhando 
lado a lado e refletindo em conjunto sobre o caminho percorrido, com o que for 
experimentando, a Igreja poderá aprender quais são os processos que a podem 
ajudar a viver a comunhão, a realizar a participação e a abrir-se à missão. Com 
efeito, o nosso “caminhar juntos” é o que mais implementa e manifesta a natureza 
da Igreja como Povo de Deus peregrino e missionário (FRANCISCO, Documento 
preparatório para Sínodo de 2023).

Referências bibliográficas

CELAM. Documento de Aparecida. Texto conclusivo da Vª Conferência Geral do Episcopado 
Latino-Americano e do Caribe. São Paulo: Paulus, 2007.
CNBB. Comunidade de comunidades: uma nova paróquia: a conversão pastoral da paróquia. 
Brasília: Edições CNBB, 2014. (Doc. 100).
CNBB. Diretrizes para a formação dos presbíteros da Igreja no Brasil. Brasília: Edições 
CNBB, 2018. (Doc. 110).
CONGREGAÇÃO PARA O CLERO. O dom da vocação presbiteral: Ratio Fundamentalis 
Instituitionis Sacerdotalis. VATICANO: L’OSSERVATORE ROMANO, 2016.
FRANCISCO, PP. Discurso do Papa aos fiéis da Diocese de Roma no dia 18 de Setembro de 
2021. A Santa Sé. Disponível em: https://www.vatican.va/co tent/francesco/pt/speeches/2021/
september/documents/20210918-fedelidiocesiroma.html. Acesso em: 23 de Nov. 2023.
FRANCISCO, PP. Documento preparatório para Sínodo de 2023. A Santa Sé. Disponível 



33

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

em: https: //press. vatican. va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico /2021/09/07/0540 
/01156.html#PORTOGHESEOK. Acesso em: 11 de Nov. 2023.
FRANCISCO, PP. Mensagem do Papa Francisco para o 60º dia Mundial de oração pelas vocações. 
A Santa Sé. Disponível em: https: //www.vatican.va /contente /francesco/pt/messages/vocations/
documents/20230430-messaggio-60-gm vocazioni.html. Acesso em: 12 de Nov. 2023.
GIAQUINTA, C. Formar verdaderos pastores: el seminario y la formación sacerdotal. 
Buenos Aires: Guadalupe, 2012.
GIL, P. C., Catequese e sinodalidade. Petropólis, RJ: Vozes, 2023.
KUZMA, C., Igreja sinodal. In. AQUINO, J.; MORI, G.L., Igreja em saída sinodal para as 
periferias: reflexões sobre a Assembleia Eclesial da América Latina e do Caribe, 2022, p. 151.
MORAES, A. O. O Programa de Educação para a Comunicação: o ministro ordenado como 
interlocutor num novo contexto cultural. REB. REVISTA ECLESIASTICA BRASILEIRA, v. 
282, p. 439-453, 2011.
MORAES, A. O.; BRAIDO, O. Presença do ministro ordenado nas redes sociais. In. PqTeo, 
Rio de Janeiro, v.6, n.12, p. 281.
MORAES, ABIMAR; GRIPP, A. D., Da pastoral dos meios à infopastoral: considerações 
acerca da recepção do decreto inter mirifica. Caminhos, v. 20, p. 40- 60, 2022.
MORAES, ABIMAR; GRIPP, ANDREIA DURVAL. Ações evangelizadoras numa cultura 
urbana marcada pelo digital. Fronteiras - Revista de Teologia da Unicap, v. 3, p. 145-167, 
2020.
SANTOS, J. B. Presbíteros sinodais: comunhão, participação e missão. São Paulo: Santuário, 
2022.
SECRETARIA GENERAL DO SÍNODO. XVI Assembleia Geral do Sínodo dos Bispos. 
Relatório de Síntese. Disponível em:https://www.synod.va/contente/dam/ synod/assembly/
synthesis/portuguese/2023 . Acesso em: 10 de Dez. 2023.



34

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Comunidade catequizadora: 
um caminho para sinodalidade

Gislane Reis Ribeiro Toledo 
Mestranda – PUC Rio 

E-mail: grrtoledo@gmail.com

Resumo

“Que todos sejam um.” O convite de Jesus ressoa em nossos ouvidos, no caminho da fé, da 
conversão, no encontro e comunhão com Ele, para a construção de uma comunidade mais 
sinodal. A sinodalidade expressa a natureza da Igreja, a sua forma, o seu estilo, a sua missão. O 
caminho sinodal precisa ser vivido em todas as suas dimensões: ecumênica, pneumatológica, 
missionária, social e principalmente cristológica, pois Cristo é o próprio caminho, tanto no 
itinerário litúrgico, como na vida de uma comunidade catequizadora. Nossa compreensão da 
vida e da fé necessita de um compromisso com a comunhão entre nós, em que todos sejam 
mais acolhidos, mais fraternos e mais solidários. Papa Francisco, para manter viva a natureza 
missionária da Igreja, procura resgatar o espírito de sinodalidade tão presente na catequese de 
Jesus. A pedagogia sinodal de Jesus confirma a presença de Deus na história e traz inspirações 
para catequese que está a serviço da evangelização. Acolher e educar as pessoas, na fé para a 
vida cristã, desperta no coração da comunidade catequizadora o desejo ardente de permanecer 
na intimidade com Jesus. A comunidade que percorre o caminho da sinodalidade, com atitudes 
de verdadeiros discípulos missionários, vive a alegria de estar em comunhão com Cristo, de 
acolher e ser acolhido, de ouvir e ser ouvido. A catequese proporciona um caminhar juntos 
com o povo santo e fiel de Deus, possibilitando uma experiência comunitária; não apenas 
pessoas agrupadas, mas uma família na qual se integram. Um lugar para cuidar e ser cuidado. 
O caminho sinodal foi assumido pela igreja desde as primeiras comunidades cristãs: “uma 
só alma, um só coração”. Uma comunidade que se reunia para ouvir a Palavra de Deus, para 
partilhar experiências de amor e fraternidade. Jesus faz esse convite para uma comunidade 
que vem aprendendo o que é caminhar e participar da comunhão com o Pai, pois Ele e o Pai 
são um. As primeiras comunidades tinham relações de amigos que se amavam, e se tornaram 
testemunhos para aqueles que procuravam acolhimento e amor. O companheirismo que surge 
na missão de anunciar o Evangelho em diferentes cenários, diferentes culturas e promover a 
unidade na diversidade, foi o início de uma Igreja sinodal. O caminho da sinodalidade nasce de 
uma comunidade que escuta e que precisa continuar a exercitar a arte de escutar. A dimensão 
Comunitária trouxe grandes benefícios para a catequese, seu esforço em transmitir a fé cristã, 
e manter viva a sua natureza missionária, resgatou o espírito de sinodalidade tão presente no 
discurso e nas ações de Jesus. Como comunidade catequizadora e sinodal, devemos seguir a 
voz do Espírito Santo que não conhece fronteiras. Precisamos ouvir a cada um que pertence ao   
povo de Deus e também aqueles que vivem à margem da comunidade. A nossa fé em Cristo nos 
faz aproximar do próximo marginalizado, e com a preocupação no desenvolvimento integral 



35

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

dos mais abandonados da sociedade. Uma comunidade catequizadora unida e integrada a uma 
catequese sinodal significa “caminhar juntos”, é o caminho para a sinodalidade, ou seja ter 
ouvidos e escutar.

Palavras-chave: Comunidade, catequese, sinodalidade

Introdução

No mundo atual o progresso do conhecimento e das tendências culturais, a globalização 
dos modelos de vida e condicionamentos dos sistemas político-econômicos, a perda do sentido 
de pertença étnica e religiosa, as questões sociais antigas e novas, geram situações concretas 
variadas e flutuantes. Nessa condição somos obrigados, ainda mais a assumir a perspectiva 
sinodal como metodologia coerente com o percurso que a comunidade é chamada a realizar. É 
um caminho comum no qual confluem presenças e papéis diversos, de modo que a evangelização 
se realize de modo mais participado (DC, n. 320-321).

A prática sinodal se torna um caminho concreto para a evangelização, que se realiza em 
vários níveis, tanto universal como local. Uma renovada consciência da identidade missionária 
requer hoje uma maior capacidade de partilhar, comunicar, encontrar-se, de modo a caminhar 
juntos pelo caminho de Cristo e na docilidade ao Espírito. A instância sinodal propõe objetivos 
importantes para a evangelização: leva a discernir em conjunto os caminhos a percorrer; conduz 
a agir em sinergia com os dons de todos; impede o isolamento das partes ou de cada sujeito. 
Uma Igreja sinodal é uma Igreja da escuta, ciente de que escutar “é mais do que ouvir” (DC, n. 
289). 

1. Sinodalidade: uma Igreja que escuta 

No discurso do Papa Francisco aos fiéis da Diocese de Roma, sobre sinodalidade, Papa 
Francisco não faz um tratado teológico, mas nos exorta a falar sobre sinodalidade como a 
natureza da Igreja, a sua forma, o seu estilo, a sua missão. 

O tema da sinodalidade não é o capítulo de um tratado sobre eclesiologia, e muito menos 
uma moda, um slogan ou um novo termo a ser usado ou instrumentalizado nos nossos 
encontros. Não! A sinodalidade expressa a natureza da Igreja, a sua forma, o seu estilo, a 
sua missão. E assim falamos de Igreja sinodal, evitando, no entanto, considerar que seja 
um título entre outros, um modo de a considerar que preveja alternativas.2

A Igreja sinodal é uma Igreja que escuta, com a consciência de que escutar é mais do 
que ouvir. Ser uma Igreja sinodal é estar em constante diálogo com todos os irmãos, numa 
dimensão ecumênica, sob a ação do Espírito Santo. Uma Igreja missionária que vai ao encontro 
dos irmãos e se põe a serviço.

O convite de Jesus ressoa em nossos ouvidos, “Que todos sejam um” está no caminho 
2	  Discurso do Papa Francisco aos fiéis da Diocese de Roma, 18 de setembro de 2021.



36

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

da fé, da conversão, no encontro e comunhão com Ele, para a construção de uma comunidade 
mais sinodal. Esse caminho sinodal precisa ser vivido em todas as suas dimensões: ecumênica, 
pneumatológica, missionária, social e principalmente cristológica, pois Cristo é o próprio 
caminho, tanto no itinerário litúrgico, como na vida de uma comunidade catequizadora.

O Papa Francisco nos exorta, em seu discurso à Delegação do Patriarcado Ecumênico de 
Constantinopla, sobre a sinodalidade relacionada ao ecumenismo, a refletir como a coragem e 
a confiança no sopro do Espírito Santo nos ajudam a aproximarmo-nos dos outros, ao longo do 
caminho dessa unidade. 

Todos nós devemos abrir-nos com coragem e confiança ao sopro do Espírito Santo, 
deixando-nos abraçar pelo olhar de Cristo sobre a sua Esposa no caminho deste 
ecumenismo espiritual, fortalecido pelo martírio de muitos dos nossos irmãos que, 
confessando o Senhor Jesus Cristo, realizaram o ecumenismo do sangue.3

Ser Igreja é ser comunidade catequizadora que caminha junto. A comunidade precisa 
de uma intensa partilha interna: um diálogo vivo entre pastores e entre pastores e fiéis. O 
compromisso de edificar uma Igreja sinodal e missonária é de todos, e a catequese é chamada a 
assumir esse compromisso, cada qual na função que o Senhor lhe confia.

Nossa compreensão da vida e da fé necessita de um compromisso com a comunhão entre 
nós, em que todos sejam mais acolhidos, mais fraternos e mais solidários. 

Papa Francisco nos questiona: Onde está o Espírito Santo? Onde está a oração? Onde está 
o amor comunitário? Onde está a Eucaristia? Sem estas quatro coordenadas, a Igreja torna-se 
uma sociedade humana, um partido político. Se uma comunidade não tem o Espírito Santo, não 
haverá comunidade, não haverá sinodalidade. A sinodalidade é a presença do Espírito, um estilo 
a ser encarnado, em oração, silêncio, discernimento de tudo o que partilhamos. Não pode haver 

sinodalidade sem o Espírito, e não há Espírito sem oração. 

Papa Francisco, para manter viva a natureza missionária da Igreja, procura resgatar o 
espírito de sinodalidade tão presente na catequese de Jesus.

2. A pedagogia sinodal de Jesus 

A pedagogia sinodal de Jesus confirma a presença de Deus na história e traz inspirações 
para catequese que está a serviço da evangelização. Acolher e educar as pessoas na fé para a 
vida cristã, desperta no coração da comunidade catequizadora o desejo ardente de permanecer 
na intimidade com Jesus.

A comunidade que percorre o caminho da sinodalidade, com atitudes de verdadeiros 
discípulos missionários, vive a alegria de estar em comunhão com Cristo, de acolher e ser 
acolhido, de ouvir e ser ouvido.
3	 Discurso do Papa Francisco à Delegação do Patriarcado Ecumênico de Constantinopla, 28 de Junho de 
2014.



37

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

A catequese proporciona um caminhar juntos com o povo santo e fiel de Deus, 
possibilitando uma experiência comunitária; não apenas pessoas agrupadas, mas uma família 
na qual se integram. Um lugar para cuidar e ser cuidado. 

O caminho sinodal foi assumido pela igreja desde as primeiras comunidades cristãs: “uma 
só alma, um só coração”. Uma comunidade que se reunia para ouvir a da Palavra de Deus, para 
partilhar experiências de amor e fraternidade. Jesus faz esse convite para uma comunidade que 
vem aprendendo o que é caminhar e participar da comunhão com o Pai, pois Ele e o Pai são um. 

3. Comunidades Eclesiais de base CEB’s e sua catequese sinodal 

As primeiras comunidades tinham relações de amigos que se amavam e se  tornaram 
testemunhos para aqueles que procuravam acolhimento e amor. O companheirismo que surge 
na missão de anunciar o Evangelho em diferentes cenários, diferentes culturas e promover a 
unidade na diversidade, foi o início de uma igreja sinodal. O caminho da sinodalidade nasce de 
uma comunidade que escuta, e que precisa continuar a exercitar a arte de escutar. A Catequese 
se faz ao longo de toda esta caminhada da comunidade. Nela se aprofunda a experiência do 
Deus vivo que caminha com seu povo e o conduz à salvação.

As comunidades eclesiais de base tiveram uma ampla difusão nas últimas décadas. Trata-
se de grupos de cristãos que nasceram da necessidade de uma dimensão mais humana mais 
ampla, com uma vivência solidária mais profunda enraizada na fraternidade e na partilha.

As comunidades eclesiais de base são um sinal da vitalidade da Igreja. Os discípulos de 
Cristo nelas se reúnem para uma atenta escuta da Palavra de Deus, para a busca de relações mais 
fraternas, para celebrar os mistérios cristãos em suas vidas e para assumir o compromisso de 
transformação da sociedade. Paralelamente a estas dimensões propriamente cristãs, emergem 
também importantes valores humanos: a amizade e o reconhecimento pessoal, o espírito de 
corresponsabilidade, a criatividade, a resposta vocacional, o interesse pelos problemas do mundo 
e da Igreja. Dessa vivência resulta uma enriquecedora experiência comunitária, verdadeira 
expressão de comunhão e um meio eficaz para construir uma comunhão ainda mais profunda, 
com Deus e com o próximo (DGC, n. 263).

4. Dimensão comunitária 

A dimensão comunitária trouxe grandes benefícios para a catequese, seu esforço em 
transmitir a fé cristã, e manter viva a sua natureza missionária, resgatou o espírito de sinodalidade 
tão presente no discurso e nas ações de Jesus. 

Nas comunidades pode-se desenvolver uma catequese muito fecunda, onde o clima 
fraterno, no qual se vive, é um ambiente adequado para uma ação catequética integral, sempre 
que se saiba respeitar a natureza e o caráter próprio da catequese.  

A catequese com seu caráter de fraternidade aprofunda-se na vida comunitária, e assegura 
os fundamentos da vida cristã dos fiéis, que devem seguir uma reta compreensão da fé e das 
verdades, em seus corações, estando sempre prontos a dar razão da vossa esperança a todo 



38

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

aquele que pedir.
Cristo é o próprio caminho e, por conseguinte, tanto no itinerário litúrgico como no do 

Sínodo, a Igreja não faz outra coisa senão entrar cada vez mais profunda e plenamente no 
mistério de Cristo Salvador. Papa Francisco acrescenta ainda outro aspecto, muito importante 
no processo sinodal: a escuta de Cristo que passa também através da escuta dos irmãos e irmãs 
na Igreja; nalgumas fases, esta escuta recíproca é o objetivo principal, sempre com método e 
estilo duma Igreja sinodal.

5. A vida da comunidade catequizadora 

Numa caminhada de comunidade, podemos observar inicialmente que vários elementos 
estão presentes e interagem: a união entre os membros, a abordagem da realidade, a vida eclesial 
e a explicitação da fé. Tais elementos crescem e caminham quando a comunidade caminha. 
Cada um exerce influência nos outros. Não podemos determinar antecipadamente qual deles 
caminha primeiro e quanto tempo leva para dar um passo à frente. Cada comunidade tem sua 
história, própria, que deve ser respeitada.

A comunidade começa a reunir-se como grupo de pessoas, para leitura da Palavra nos 
círculos bíblicos. Entre essas pessoas começa a nascer amizade. Elas se reconhecem como 
membros de um grupo, visitam-se, cumprimentam-se na rua; se abraçam, são acolhidas, 
colocam em comum e discutem entre si seus problemas pessoais e familiares. 

Os problemas pessoais passam a ser vistos numa dimensão maior, passam a fazer parte do 
grupo, que acolhe e ajuda a superar. Essa realidade social transforma a comunidade como ponto 
de apoio, onde se escuta e se procura conhecer as raízes sociais do mal que a atinge, o porquê 
da situação de opressão e injustiça. 

A união da comunidade começa a manifestar-se em gestos de solidariedade social e 
comunitária. A fé também caminha. As pessoas procuram se aprofundar mais nas Sagradas 
Escrituras para conhecer o plano de Deus sobre o mundo e a sociedade. Jesus Cristo é 
visto como profeta que se posiciona, sem medo de falar a verdade. É o amigo dos homens, 
especialmente dos pobres.

A vida da comunidade catequizadora adquire novo aspecto. Os membros do grupo tornam-
se mais ativos na vida paroquial e assumem certas lideranças na comunidade, nas pastorais. As 
celebrações se tornam, pouco a pouco, celebrações ligadas à vida e aos acontecimentos. As 
pessoas fazem questão de participar de encontros e retiros. A própria contemplação do mistério 
de Cristo no decorrer do ano litúrgico, começa tomar espaço na vida das pessoas de uma 
comunidade sinodal. Cristo é o próprio caminho. Por isso, tanto no itinerário litúrgico, como no 
do Sínodo, como na catequese, a Igreja não faz outra coisa senão entrar cada vez mais profunda 
e plenamente no mistério de Cristo Salvador. 

A Catequese encontra seu lugar fundamental, como comunidade passa a ver os sacramentos 
como celebração da presença de Jesus no meio do povo e como compromisso com o Reino. A 
comunidade catequizadora percebe mais claramente a ação do Espírito Santo que transforma, 
renova e envia sua Igreja, instrumento de salvação, para que dê conta do grande serviço que lhe 



39

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

cabe na construção do Reino de Deus.
Mas muitas vezes encontramos pessoas, praticamente sem ligação com uma comunidade, 

ou com a paróquia local. São pessoas batizadas, mas de fé ainda não esclarecida. Para eles 
também impõe-se um trabalho missionário da comunidade catequizadora local. Para isso a 
catequese deve utilizar vários meios, para chegar ao coração do indivíduo. 

Um meio bem eficaz são os grupos, que possuem uma importante função nos processos 
de desenvolvimento das pessoas. Isto acontece tanto na catequese das crianças, favorecendo a 
boa socialização das mesmas, quanto na catequese dos jovens, para os quais o grupo constitui 
quase uma necessidade vital na formação da sua personalidade, e até mesmo para os adultos que 
promovem um estilo de diálogo, de escuta, de partilha e de corresponsabilidade cristã.

O catequista, que participa da vida do grupo e sente e valoriza a sua dinâmica, reconhece 
e atua, como sua tarefa primária e específica, a de ser, em nome da Igreja, testemunha ativa do 
Evangelho, capaz de partilhar com os outros os frutos da sua fé madura e de estimular, com 
inteligência, a busca comum. A importância da experiência do grupo cristão é bem enfatizada 
no Diretório Geral para a Catequese de 1977:

Além de ser um fator didático, o grupo cristão é chamado a ser experiência de 
comunidade e forma de participação à vida eclesial, encontrando na mais ampla 
comunidade eucarística, a sua meta e a sua plena manifestação (DGC, n. 159).

Como uma comunidade catequizadora e sinodal devemos seguir a voz do Espírito 
Santo que não conhece fronteiras. Precisamos ouvir a cada um que pertence ao povo de 
Deus e também àqueles que vivem à margem da comunidade. A nossa fé em Cristo nos faz 
aproximar do próximo marginalizado, e com a preocupação no desenvolvimento integral dos 
mais abandonados da sociedade. 

Ter ouvidos e escutar é o primeiro compromisso de uma comunidade catequizadora 
e sinodal. Trata-se de ouvir a voz de Deus, perceber a sua presença. 	 Uma comunidade 
catequizadora unida e integrada a uma catequese sinodal significa “caminhar juntos”, é o 
caminho para a sinodalidade.

Conclusão

A Catequese é um processo de educação comunitária, sinodal, permanente, progressiva, 
ordenada, orgânica e sistemática da Fé. Tem como finalidade a maturidade da Fé, num 
compromisso pessoal e comunitário de libertação integral. 

Para assegurar uma catequese para jovens e adultos autêntica, eficaz e sinodal, se 
faz necessário recordar que a atenção aos destinatários na sua situação de jovens e adultos, 
como homens e como mulheres, devemos procurar compreender seus problemas e ouvir suas 
experiências, suas realidades espirituais e culturais, em pleno respeito pelas diferenças. 

Uma atenção especial à condição leiga dos jovens e adultos, que procuram os sacramentos 
de iniciação à vida cristã, e que ao mesmo tempo são chamados à santidade. Devemos ter uma 



40

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

atenção redobrada ao envolvimento da comunidade, para que seja lugar de acolhimento e de 
apoio ao jovem e ao adulto nesse processo de amadurecimento da fé.

 A atenção a um projeto orgânico de pastoral para jovens e adultos, no qual a catequese se 
integre com a formação litúrgica e com o serviço da caridade, é fundamental.

Para vivermos esse processo de sinodalidade e alcançarmos essa finalidade em nossas 
comunidades, precisamos em primeiro lugar invocarmos o Espírito Santo, primeiro agente de 
toda a Evangelização. 

Assim, a Igreja, mistério de comunhão, é animada pelo Espírito e torna-se  fecunda para 
gerar uma vida nova. Com este olhar de fé, reafirma-se o seu papel de comunidade catequizadora, 
enquanto lugar natural de sinodalidade e diálogo, onde se gera e amadurece a vida cristã.

 
Referências bibliográficas

CNBB. Catequese Renovada Orientações e Conteúdo. Documentos da CNBB 26. São Paulo: 
Paulinas, 1984.
CNBB. Diretório Nacional da Catequese. Documentos da CNBB 84. São Paulo: Paulinas, 
2007.
CPPNE. Diretório para a Catequese. Documento do Conselho Pontifício para a Promoção da 
Nova Evangelização. São Paulo: Paulus, 2020.
FRANCISCO, PP.  Discurso do Papa Francisco aos fiéis da Diocese de Roma. Sábado, 18 de 
setembro de 2021.  Disponível em : https://www.vatican.va/content/

francesco/pt/speeches/2021/september/documents/20210918-fedeli-iocesiroma.html. 
Acessado em 11/05/2024.
FRANCISCO, PP.  Discurso do papa francisco a uma Delegação do Patriarcado Ecumênico 
de Constantinopla. Sábado, 28 de Junho de 2014. Disponível em :
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2014/june/documents/papa-
francesco_20140628_patriarcato-ecumenico-costantinopoli.html. Acessado em 11/05/2024.
SCC. Diretório Geral para a Catequese. São Paulo: Paulinas, 1998.



41

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

A significância da pregação  
na teologia de Martinho Lutero

Gustavo Albernaz Dias Carreiro
Doutorando em Teologia Sistemático-Pastoral 

Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro - PUC-Rio 
E-mail: gustavo.greenfruit@gmail.com

Resumo

Esta comunicação explora a significância teológica da pregação para Martinho Lutero. A 
comunicação aborda inicialmente a biografia de Lutero para em seguida explorar sua Teologia 
da pregação, discorrendo inicialmente sobre o objetivo desta, em seguida aborda-se a rica 
teologia de Lutero sobre a “Palavra de Deus” e sua ênfase na fidelidade ao Evangelho e na 
autoridade das Escrituras na avaliação da autenticidade da pregação. Conclui-se que a Teologia 
de Lutero acerca da pregação uma marca na Teologia de sua época, pois reformou a prática 
cristã, conferindo à pregação um papel central e transformador, onde a voz do pregador, fiel ao 
Evangelho, se tornava a própria Palavra de Deus.

Palavras-chave: Martinho Lutero, pregação, Reforma Protestante, Sola Scriptura, Palavra de Deus.

Introdução

Esta comunicação procura explorar a significância teológica da pregação para o reformador 
Martinho Lutero. Para isso foi necessário introduzir uma pequena biografia de Martinho Lutero 
procurando em seguida discorrer sobre a sua Teologia da pregação.

A sessão sobre a Teologia da pregação de Lutero, em um primeiro momento, discorre sobre 
a importância da pregação para o Reformador, e segue discorrendo sobre o objetivo pretendido 
por Lutero no ato da prédica. Em seguida, explora-se a rica Teologia de Martinho Lutero em 
torno do termo “Palavra de Deus”. A convicção de Lutero sobre a pregação como a Palavra de 
Deus manifesta-se na ideia de que o conteúdo da mensagem deve ser estritamente evangélico, 
fundamentado nas Escrituras. Essa seção explora a visão única de Lutero sobre a pregação como 
um meio especial de comunicação divina, destacando sua ênfase na fidelidade ao Evangelho e 
na autoridade das Escrituras como critérios essenciais para avaliar a autenticidade da pregação.

1.	 A significância da pregação para Martinho Lutero

Martinho Lutero nasceu em 1483, em Eisleben, na Saxônia. Seu pai, Hans Luder, 
queria que o filho fosse advogado, mas Lutero abandonou o estudo da lei para, em 1505, 
ingressar no mosteiro dos frades agostinianos de Erfurt, onde foi consagrado sacerdote em 
1507 (MARSHALL, 2017, p.29). No ano seguinte doutorou-se em Teologia e foi convidado 



42

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

a lecionar na faculdade de Wittenberg, onde ministrava o curso de Sagrada Escritura que lhe 
concederam um êxito notável (DANIEL-ROPS, 1996, p.272).

No período em que esteve em Wittenberg este se tornou o pregador oficial da igreja local 

(MARSHALL, 2017, p.29), seus sermões no monastério e no púlpito lhe renderam a admiração 
do público local antes mesmo de ele chegar às suas convicções evangélicas posteriores 
(FORREST, 2020, p.330).

Por volta de 1517, Johann Tetzel vai à Wittenberg para vender indulgências, com a 
missão de arrecadar dinheiro para a reconstrução da basílica de São Pedro (MCGRATH, 2012, 
p.51). Esse acontecimento revolta Lutero que convida Tetzel para um debate sobre tais práticas. 
Esse convite são as famosas 95 teses de Lutero (TRUSDALE, 2020, p.13). Esse documento foi 
impresso por seus próprios alunos, o que levou este documento a se espalhar rapidamente por 
toda a Saxônia. No entanto, a relevância deste documento não foi restrita somente a Alemanha: 

Quando a notícia dessas teses chegou aos ouvidos do Papa, este denunciou a Lutero 
por pregar doutrinas perigosas e o intimou a vir até Roma. Quando Lutero recusou-se a 
comparecer, foi ordenado a apresentar-se diante do Cardeal Tomás Cajetan, destacado 
teólogo italiano, em Augsburg, Alemanha. Como representante papal diante da Dieta 
Imperial, a Assembleia Geral do Santo Império Romano, Cajetan exigiu que Lutero 
se retratasse, voltasse ao seio da Igreja e parasse com sua rebeldia. Lutero recusou 
retratar-se e declarou ser possível que o Papa errasse em suas declarações eclesiásticas. 
Ele insistia que as afirmativas do Papa fossem corroboradas pela Escritura. (...). Lutero 
saiu de Augsburg temendo por sua vida, e retornou a Wittenberg sob a proteção do 
príncipe-eleitor Frederico III, da Saxônia (LAWSON, 2013, p.23).

Começava assim a Reforma Protestante. Como foi visto neste trabalho anteriormente, 
a Alemanha estava em um momento político ímpar comparada ao restante da Europa, ela era 
formada por quatrocentos estados e tinha-se libertado praticamente de toda a autoridade central. 
No instante em que entrava em ação, o monge de Wittenberg encontrava-se diante de uma 
situação notavelmente propícia a um movimento revolucionário. Uma nação desprovida de 
unidade, assolada por forças obscuras e afundada na anarquia. Senhores locais zelosos de seus 
privilégios, determinados a qualquer coisa para não os perder. Um imperador incapaz de impor 
uma liderança unificada ao país e, consequentemente, uma doutrina coesa. Um estado social 
instável, um movimento intelectual em franca expansão, minando, mesmo que inconscientemente, 
os fundamentos do edifício tradicional. Por fim, uma paixão nacionalista latente que, em sua 
oposição à Roma, aparentemente justificado por numerosos excessos, encontrava facilmente 
oportunidade para se manifestar. O terreno de Lutero estava meticulosamente preparado 
(DANIEL-ROPS, 1996, p.278-279).

No entanto, não se deve concluir falsamente que existia uma relação de causa e efeito, 
e não reconhecer a influência capital de Lutero. “Não é a situação política, social e religiosa da 
Alemanha que explica Lutero, mas o próprio Lutero” (DANIEL-ROPS, 1996, p.285). O precursor 
da Reforma Protestante morreu em 1546. Lutero foi lido, estimado e reverenciado. Sua tradução 
da Bíblia, catecismos e hinos foram a essência de um novo corpus da cultura religiosa alemã 

(MARSHALL, 2017, p.55), e sua teologia e movimento tem impactos até os dias de hoje. 



43

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

2.	 A Teologia de Lutero sobre a pregação 

Sendo a pregação a parte central do culto é interessante estudar a teologia de Lutero a 
respeito da pregação. Como Lutero nunca escreveu um tratado sobre pregação, um estudo sobre 
a sua teologia da pregação deve recorrer a outros materiais em busca deste assunto (TAYLOR, 
2003, p.42-43).

Uma expressão que o reformador utilizou para se referir à igreja era Mundhaus (trad: 
“casa de boca”) e não Fedderhaus (trad: “casa da escrita”), isso quer dizer que a “igreja trata 
da pregação, não da letra escrita. Os fieis vêm à igreja para ouvir a Palavra. Não basta somente 
ler a Palavra” (JORGENSON, 2014, p.53). Assim, é interessante notar que, para Lutero, algo 
incomum acontece na pregação, pois, segundo ele “o próprio Cristo está presente quando eu 
prego... pois Cristo está presente e torna minhas palavras realidade” (LUTERO, 1968, p.386).

Desta maneira, não era suficiente a Escritura ser apenas lida nas reuniões públicas; ela 
tinha de ser proclamada. Quanto mais ela fosse pregada, mais seria retida. A leitura, para Lutero, 
não era tão proveitosa quanto a proclamação, pois para ele a voz ao vivo ensina, exorta, defende 
e anima (BARETT, 2017, p.51). O Reformador chega a afirmar que “Satanás não se importa 
nem um pouco com a Palavra de Deus escrita, mas foge da pregação da Palavra” (LUTERO, 
1974, p.401). Isso ocorre porque Lutero entendia que o Espírito Santo agia nos fieis quando 
se realizava a prédica (CHAN, 2016, p.26), vivificando-os, justificando-os e colocando-os no 
caminho correto (BARETT, 2017, p.53).

2.1 O objetivo da pregação para Lutero 

Como foi observado anteriormente, “Lutero prontamente assinala (...) à audição como o 
principal meio pelo qual se deve apontar ao crente a obra de Cristo e do Espírito” (JORGENSON, 
2014, p.49). Como está escrito no Catecismo Maior de 1529, “jamais poderíamos saber algo a 
respeito de Cristo nem crer nele e tê-lo como Senhor se o Espírito Santo não revelasse Cristo 
a nós por meio da pregação do Evangelho e não pregasse a nosso coração e consciência” 

(LUTERO, 2017, p.337).  
Assim, segundo a Teologia de Lutero a pregação é indispensável para o crente obter a 

fé (LIVRO DE CONCÓRDIA 1580, 2016, p.5), ela é um meio para a salvação daqueles que a 
ouvem e a respondem com fé e arrependimento (CHAN, 2016, p.44). O documento “Apologia 
da Confissão de Augsburgo” de 1531, afirma que é por meio da pregação que o pecador toma 
consciência da sua situação diante de Deus e é por meio desta que a este é oferecido o perdão 
dos pecados, pelos méritos de Cristo, através do Espírito Santo (KOLB; WENGERT, 2000, p. 
192).

 Desta maneira, a pregação só pode ter como objetivo principal “promover a fé” 
(LITTLEJOHN.; ROBERTS, 2017, p. 209), como assevera Lutero no documento “A 
liberdade do Cristão” de 1520, e que é complementado pela “Apologia da Confissão de 
Augsburgo”: “a proclamação do Evangelho produz fé naqueles que o recebem” (KOLB; 
WENGERT, 2000, p. 264). 



44

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

2.2. Os diversos significados de “Palavra” na Teologia de Lutero

Faz-se necessário neste momento deste artigo definir o que viria a ser o termo “Palavra 
de Deus”, ou simplesmente, “Palavra” na teologia de Martinho Lutero. Na teologia de Lutero 
o este termo pode ter diversos significados como, o próprio Cristo (“mas por que a pregação de 
Cristo deveria ser equiparada à palavra de Deus? Porque o próprio Cristo é a personificação da 
mensagem de Deus; ele é a Palavra encarnada.” (CHAN, 2016, p.36)), as Escrituras, a pregação 
(TAYLOR, 2003, p.41) e o Evangelho (CHAN, 2016, p.27).  

Pode-se observar em seus textos como, por exemplo, no “Catecismo Maior” em que 
Lutero chama a pregação de “Palavra oral” (KOLB; WENGERT, 2000, p. 469-470), ou quando 
se refere a Bíblia como “a Palavra de Deus” (LUTERO, 2000, p.182), no documento “Missa 
Alemã e Ordem do Culto” de 1526. E também como pode-se observar no seguinte trecho de “A 
liberdade do Cristão” de 1520, a respeito de Jesus e do Evangelho como “Palavra”: 

Mas você perguntará: - “O que é essa palavra e por meio de que ela deve ser usada, 
já que há tantas palavras de Deus?” Eu respondo que o Apóstolo Paulo (Rom. i) 
explica o que é, ou seja, o Evangelho de Deus, sobre seu Filho, encarnado, sofrendo, 
ressuscitado e glorificado pelo Espírito, o santificador. Pregar Cristo é alimentar a 
alma, justificá-la, libertá-la e salvá-la, se ela crê na pregação. Pois somente a fé e o 
uso eficaz da palavra de Deus trazem a salvação. “Se com tua boca confessares ao 
Senhor Jesus e em teu coração creres que Deus o ressuscitou dentre os mortos, serás 
salvo” (Rom. x. 9). E novamente: “Cristo é o fim da lei para a justiça de todo aquele 
que crê” (Rom. x. 4); e “O justo viverá pela fé” (Rom. i. 17). Pois a palavra de Deus 
não pode ser recebida e honrada por meio de obras, mas somente pela fé. Portanto, é 
claro que, assim como a alma precisa apenas da palavra para a vida e a justificação, ela 
também é justificada somente pela fé e não por obras. Pois se pudesse ser justificada 
de qualquer outra maneira, não teria necessidade da palavra, nem consequentemente 
da fé. (LITTLEJOHN.; ROBERTS, 2017, p. 199-200).

Deste modo, pode-se concluir que para Lutero, o termo “Palavra” ou “Palavra de Deus” 
tem alguns significados, no entanto, não se pode perder de vista que a máxima “Palavra de 
Deus” é o próprio Cristo encarnado, a revelação de Deus ao mundo e este deve-se distinguir da 
pregação e das Escrituras, pois só Ele é “em substância, Deus” (LUTERO, 1959, p.395). 

Para Lutero, o coração das Escrituras deve ser o Evangelho (a boa nova de Jesus) (OLD, 
2002, p.55), e, desta maneira, “o centro e o significado da Escritura é Cristo, e, portanto, a Bíblia 
só pode ser compreendida na medida em que é interpretada por meio de Cristo” (TAYLOR, 
2003, p.41). 

E, assim como as Escrituras, que derivam a seus status de “Palavra de Deus” por 
intermédio de Jesus, a pregação de igual modo, já que “a Palavra pregada tem autoridade porque 
é a Palavra de Cristo. (...) Pregar a Bíblia corretamente é reunir todas as partes do livro sagrado 
nesta mensagem central de salvação em Cristo (OLD, 2002, p.55). É sobre a pregação como 



45

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

“Palavra de Deus” que o próximo capítulo deste artigo se propõe a dissertar. 

2.3. A pregação como Palavra de Deus 

Lutero em um de seus escritos declara: “Quem está falando (na pregação)? O pastor? 
De modo nenhum! Vocês não ouvem o pastor. A voz é dele, é claro, mas as palavras que ele 
emprega são na realidade faladas pelo meu Deus” (LUTERO, 1957, p.528). Na visão de Lutero, 
as palavras pregadas são as palavras de Cristo, proferidas por Ele através dos esforços hesitantes 
e imperfeitos do pregador. Tais palavras, conforme Cristo as anuncia durante a proclamação, 
despertam a fé (JORGENSON, 2014, p.44). 

Neste sentido, o pregador falando as palavras do próprio Cristo, traz a Teologia de 
Lutero uma doutrina própria da ex opere operato, só que não com uma conexão com os 
sacramentos, mas com a pregação (OBERMAN, 1961, p.24). Antes, entretanto, é necessário 
explicar esta doutrina.  Segundo Müller, um dos modos em que a Igreja Católica concretiza 
a sua indefectibilidade é na liturgia, mediante a eficácia dos sacramentos (ex opere operato). 
Ele explica que a eficácia objetiva dos sacramentos, conhecida como ex opere operato, foi 
desenvolvida no século XII para afirmar que, ao contrário do donatismo, é Deus quem opera a 
santificação nos sacramentos. Nessa perspectiva, a santidade subjetiva do ministro e do receptor 
não causa a graça. Os sacramentos agem pela realização do rito e pelo poder concedido ao 
ministro, enquanto os sacramentais, sinais externos apropriados, operam pela piedade pessoal 
do ministro e do receptor (ex opere operantis), não produzindo graça justificante nem caráter 
sacramental (MÜLLER, 2015, p.403, 408).

Compreendida esta doutrina, Oberman argumenta que a ex opere operatoreformada 
concorda em partes com a doutrina Católica, no sentido de que a pregação não é santificada pela 
ação do operante, mas pelo próprio Deus; e discorda em parte, no sentido de que, para Lutero, 
énecessária fé do receptor para tal benefício. No entanto, algo a mais da doutrina ex opere operato 
foi absorvida por Lutero na sua Teologia da Palavra. Para este autor, Lutero afirmava a presença 
real do Cristo não só na Eucaristia, mas na boca do pregador. Desta maneira a Palavra de Deus 
não só está automaticamente presente se for pregada por ministros devidamente ordenados, mas 
é ipso facto eficaz, sendo rejeitada ou aceita pela fé (OBERMAN, 1961, p.24-27).

Anglada chega a propor que em Lutero houve uma “sacramentalização” da pregação 
(ANGLADA, 1999, p.3). Isso é possível, pois na teologia católica o sacramento estabelece 
a comunicação entre Deus e o homem: “Toda a verdadeira justiça ou começa ou se iniciada 
aumenta ou perdida é reparada pelos sacramentos” (CONCÍLIO ECUMÊNICO DE TRENTO, 
1563, n.p). No entanto, a crença reformada de que o sermão é uma ação em que o Espírito 
Santo atua tanto na comunicação da Bíblia pelo pregador quanto na abertura dos corações 
dos ouvintes (OBERMAN, 1961, p.16), faz com que, segundo Daniel-Rops, seja deixado um 
espaço muito limitado aos sacramentos, de forma que “o serviço divino reduz-se à audição da 
Palavra, isto é, à pregação” (DANIEL-ROPS, 1996, p.393).

Essa é a grande novidade teológica de Lutero quanto à pregação: A pregação é Palavra 
de Deus (JORGENSON, 2014, p.46)! Observe esse trecho de um dos seus escritos: 



46

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

A Palavra é o canal através do qual o Espírito Santo é dado. Esta é uma passagem 
contra aqueles que desprezam a Palavra falada. Os lábios são os reservatórios públicos 
da igreja. Somente neles está guardada a Palavra de Deus. Veja, a menos que a Palavra 
seja pregada publicamente, ela escapa. Quanto mais é pregado, mais firmemente é 
mantido. Lê-lo não é tão proveitoso quanto ouvi-lo, pois a voz viva ensina, exorta, 
defende e resiste ao espírito do erro. Satanás não se importa nem um pouco com a 
Palavra escrita de Deus, mas foge ao falar a Palavra (LUTERO, 1974, p. 401).

Martinho Lutero, em sua profunda apreciação pela pregação, via nela nada menos 
que a voz divina, onde Deus se expressava por meio das palavras proferidas. Essa convicção 
central de Lutero fundamentava-se na ideia de que a verdadeira Palavra de Deus era proclamada 
quando a mensagem do Evangelho ecoava. Para Lutero, o conteúdo essencial da pregação 
como Palavra de Deus era o Evangelho. Pregar o Evangelho equivalia a proclamar a Palavra de 
Deus, enquanto discutir fábulas, histórias e filosofias pagãs representava apenas a exposição da 
sabedoria humana, sem transmitir a Palavra divina (CHAN, 2016, p.26-29). 

No entendimento de Lutero, a prontidão em identificar o Evangelho como a Palavra 
pregada de Deus derivava de diversas razões. Primeiramente, o Evangelho era aquilo que Cristo 
mesmo proclamou, tornando-o, por natureza, a Palavra de Deus. Além disso, o Evangelho 
representava a mensagem comissionada por Cristo aos apóstolos, os mensageiros de Deus. 
Era a expressão da Palavra de Deus, transmitida pelos profetas do Antigo Testamento e pelos 
apóstolos do Novo Testamento. Adicionalmente, o Evangelho era a mensagem sobre Cristo, a 
Palavra encarnada, e sua proclamação contava com a intervenção do Espírito Santo (CHAN, 
2016, p.32-37). 

No entanto, para que a pregação seja considerada Palavra de Deus ela não pode ser 
divergente da Bíblia. A autoridade do pregador emanava diretamente da suprema autoridade 
sobre a Igreja: as Escrituras divinamente inspiradas. Em outras palavras, o princípio do Sola 
Scriptura impulsionou a teologia dos reformadores no que diz respeito à pregação (BARETT, 
2017, p.51-52).

A doutrina protestante do Sola Scriptura, que afirmava a Sagrada Escritura como a 
única e última autoridade para a comunidade cristã, teve implicações profundas no ministério 
pastoral. Esse princípio conferiu responsabilidade à função do pregador e destacou a necessidade 
premente de uma formação educacional sólida para o pregador protestante, especialmente nas 
disciplinas cruciais para a exposição bíblica, como retórica clássica, teologia e exegese bíblica. 
Ao transferirem a fonte de autoridade do magistério católico para a Palavra escrita de Deus, os 
reformadores fortaleceram a autoridade pessoal do ministro, incumbindo-o da responsabilidade 
especial de interpretar e proclamar o texto sagrado (MANETSCH, 2014, p.6).

Assim, para Lutero, a pregação era a exposição fiel da mensagem evangélica das Escrituras, 
e desviar-se dessa mensagem era inadmissível. A Palavra escrita, a Bíblia, era inseparável da 
palavra pregada, sendo a fonte da mensagem apostólica. A verdadeira pregação, segundo Lutero, 
podia ser distinguida da herética quando o pregador conseguia corroborar sua mensagem com 
as Escrituras, estabelecendo, assim, uma continuidade entre a Palavra proclamada e a Palavra 



47

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

escrita; a Palavra escrita corrobora e dá autoridade e autenticidade à Palavra proclamada, ambas 
fundamentadas na mesma mensagem – o Evangelho (CHAN, 2016, p.38-40).

Conclui-se que a Teologia da pregação de Lutero é profundamente enraizada na 
convicção de que a Palavra pregada transcende meramente um discurso humano sobre Deus; 
é, de fato, o próprio discurso de Deus dirigido aos seres humanos. Segundo Lutero, a Palavra 
pregada pode ser identificada como divina porque seu conteúdo é o Evangelho, a mensagem 
falada por Cristo e comissionada por ele aos apóstolos. O instrumento da pregação é o pregador 
comissionado por Deus, reconhecido pela congregação cristã, e é através deste pregador que 
o Espírito Santo transmite a mensagem de autoria divina. O propósito final da mensagem é 
provocar o arrependimento e a obediência naqueles que a ouvem (CHAN, 2016, p.50-51).

Lutero estabelece critérios rigorosos para avaliar a autenticidade da pregação, enfatizando 
que o pregador deve proclamar com precisão o Evangelho. A ênfase principal de Lutero recai 
sobre o conteúdo da mensagem, insistindo que o pregador não deve apresentar suas próprias 
ideias, mas proclamar a mensagem cristológica da Bíblia.

A singularidade da teologia da pregação de Lutero se revela na convicção de que, ao 
ouvir o sermão, não se está meramente ouvindo o pastor, mas Deus mesmo está falando com 
a congregação. A voz é humana, mas as Palavras são divinas. Assim, a pregação é a Palavra 
de Deus falando com seu povo, uma experiência única e direta da ação divina por meio da 
palavra humana (NGIEN, 2003, p.48). Ao pregar a Palavra de Cristo com fidelidade, a boca do 
pregador torna-se a boca de Cristo (LUTERO, 1535, n.p.), e é nesse momento que Cristo está 
espiritualmente presente, falando e pregando aos corações dos ouvintes (LUTERO, 1859, n.p.). 

Conclusão

Diante do exposto, é possível afirmar que a pregação, segundo Martinho Lutero, era a 
manifestação viva da Palavra de Deus, onde Cristo se fazia presente. Ele enfatizou a necessidade 
de ancorar a pregação nas Escrituras, estabelecendo uma continuidade entre a Palavra escrita e 
proclamada. Sua Teologia reformou a prática cristã, conferindo à pregação um papel central e 
transformador, onde a voz do pregador, fiel ao Evangelho, se tornava a própria Palavra de Deus, 
impactando profundamente a vida da Igreja.

Referências bibliográficas 

ANGLADA, Paulo R. B. Vox Dei: A Teologia Reformada da Pregação. Fides Reformata. vol. 
4, n. 1. p.1-24, 1999.
BARETT, Matthew (ed.). Teologia da Reforma. Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2017.
CHAN, Sam. Preaching as the Word ofGod: Answering na Old Question with Speech-Act 
Theory. Eugene: Pickwick Publications, 2016.
CONCÍLIO ECUMÊNICO DE TRENTO. Disponível em: https://www.montfort.org.br/bra/
documentos/concilios/trento/#. Acesso: 10/11/2023.



48

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

DANIEL-ROPS, Henri. A Igreja da Renascença e da Reforma (I). São Paulo: Quadrante, 
1996.
FORREST, Benjamin K (et al.). A história da pregação: dos apóstolos aos revivalistas, v.1. 
Rio de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2020.
JORGENSON, Allen G. Martin Luther on Preaching Christ Present. International Journal 
of Systematic Theology, vol. 16, n. 1, p.42-55, 2014.
KOLB, Robert; WENGERT, Timothy J. The Book of Concord: The Confessions of the 
Evangelical Lutheran Church. Trad. Charles Arand; et al. Minneapolis: Fortress Press, 2000.
LAWSON, Steven J. A Heroica Ousadia de Martinho Lutero (Um perfil de Homens Piedosos). 
São José dos Campos, SP: Editora Fiel, 2013.
LITTLEJOHN, B.; ROBERTS, J. (ed.). Reformation Theology: reader of primary sources 
with introductions. Landrum: The Davenant Institute, 2017.
LIVRO DE CONCÓRDIA 1580. CIL, 7a edição. Porto Alegre, São Leopoldo e Canoas: Editora 
Concórdia, Editora Sinodal e Ulbra, 2016.
LUTERO, Martinho. Commentary on the Epistle to the Galatians (1535).  Trad. Theodore 
Graebner. Disponível em: https://www.gutenberg.org/files/1549/1549-h/1549-h.htm. Acessado 
em: 20/10/2023.
LUTERO, Martinho. Luther´s Works. Vol. 23. Saint Louis e Philadelphia: Concordia e Fortress 
Press, 1968.
LUTERO, Martinho. Luther’s Works. Vol. 18. Saint Louis e Philadelphia: Concordia e Fortress 
Press, 1974.
LUTERO, Martinho. Luther’s Works. Vol. 22. Saint Louis e Philadelphia: Concordia e Fortress 
Press, 1957.
LUTERO, Martinho. Luther’s Works. Vol. 54. Minneapolis: Augsburg Fortress, 1959. 
LUTERO, Martinho. Martinho Lutero: uma coletânea de escritos. Trad. Joahannes Bergmann, 
Arthur W. Dück e Valdemar Kroker. Vida Nova: 2017.
LUTERO, Martinho. Obras Selecionadas. Vol. 7: Vida em Comunidade: Comunidade; 
Ministério; Culto; Sacramentos; Visitação; Catecismos; Hinos. São Leopoldo: Editora Sinodal; 
Porto Alegre: Concórdia Editora, 2000.
LUTERO, Martinho. The Epistles of St. Peter and St. Jude: Preached and Explained.  Trad. 
E. H. Gillett. New York: Anson F. Randolph, 1859.
MANETSCH, Scott M. Calvin’s Company of Pastors: Pastoral Care and the Emerging 
Reformed Church, 1536-1609. Oxford: Oxford University Press, 2013.
MARSHALL, Peter. 1517:Martin Luther and the Invention of the  Reformation. Oxford: Oxford 
University Press, 2017.
MCGRATH, Alister. Revolução protestante. Brasília, DF: Palavra, 2012. 
MÜLLER, Gerhard L. Dogmática Católica: Teoria e prática da Teologia. Petrópolis: Vozes, 
2015.
NGIEN, Dennis. Theology of Preaching in Martin Luther. Themelios, vol. 28, n.2, p.28-48. 
2003.
OBERMAN, Heiko A. Preaching and the Word in the Reformation. Theology Today, vol 



49

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

18, n.1,p. 16-29, 1961.
OLD, Hughes O. The Reading and Preaching of Scriptures in the Worship of the Christian 
Church. Vol. 4: The Age of the Reformation. Grand Rapids: William B. Eerdmanns Publishing 
Company, 2002.
TAYLOR, Larissa (ed.). Preachers and people in the Reformations and Early Modern 
Period. Boston|Leiden: Brill Academic Publishers, 2003.
TRUESDALE, Al (org.). Heróis da igreja: grandes nomes da história do cristianismo: a era da 
reforma, volume 3.São Paulo: Mundo Cristão, 2020.

 



50

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

As redes religiosas nas favelas
Heloísa Helena Bento

Mestranda pela PUC-RJ
E-mail: heloisa@notredame.org.br

Resumo

Christina Vidal da Cunha, em seu livro “Oração de Traficante”, traz que o crescimento das 
igrejas evangélicas pentecostais é um fenômeno observado, entre uma população carente da 
atenção governamental. Seu estudo é realizado na comunidade de Acari, onde se percebe um 
crescente aumento de pessoas ligadas ao tráfico passando por uma “pseudo conversão”. Sem 
abandonar suas práticas criminosas, impõem suas “leis” e legitimam práticas contrárias ao 
Evangelho, como o racismo religioso em nome de Jesus. O mundo é compreendido de forma 
dualista, onde as forças do bem e do mal vivem em constante batalha, se assemelhando, dessa 
forma, ao cotidiano das comunidades, que vivem uma constante batalha entre facções rivais 
e a polícia. Pautada no preconceito, ódio e/ou racismo religioso, e na ideia dualista de bem e 
mal, não foi difícil após a tomada da Favela pelos policiais, que também estavam associados 
às religiões neopentecostais, a associação da perda do controle, por parte dos traficantes para 
a polícia, a uma derrota também do mal. As situações, os agentes envolvidos, que legitimam 
esse contexto, são: tanto os confrontos com facções rivais, inimigos internos, as organizações 
paramilitares, quanto o Estado, representado pela Polícia Militar. A ocupação pelos policiais 
evangélicos chegou ao fim. A expansão evangélica, concomitante à ocupação policial, ganha 
novos agentes e patrocinadores, os traficantes evangélicos que legitima a presença do “bandido 
de Jesus” e inaugura uma nova condição, onde não há espaços para os “adoradores de imagens”, 
católicos, e nem para os “adoradores do diabo”, integrantes das religiões de matriz africana ou 
afro-brasileiras. Em um ambiente onde o sagrado atua e influencia diretamente no modo de vida 
da população, uma interpretação equivocada do Antigo Testamento contribui para essa situação 
paradoxal de conversão. Uma teia é revelada. No centro, temos a veiculação de uma mensagem 
bíblica sem uma prévia exegese e, nas extremidades, tem-se: Falta de políticas públicas; A 
teologia do domínio, onde a ocupação pelo policial “convertido”, reforça a ideia do poder da 
Bíblia na batalha contra o mal; A batalha entre facções rivais, onde anteriormente o “chefe” 
que possuía o seu corpo fechado em um ritual religioso, perdia o controle da comunidade e do 
tráfico para um novo “chefe” oriundo dessa pseudo-conversão.

Palavras-chave: Polícia, Tráfico, Conversão e o Narcopentecostalismo.



51

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Introdução

	 Este estudo pretende entender como se deu o processo de união entre o traficante e 
as religiões, ditas, cristãs nas comunidades/favelas, com um olhar especial voltado para o 
crescimento das igrejas neopentecostais e a sua ligação com o novo convertido e as práticas 
criminosas como o incentivo ao ódio religioso, imposição de uma única fé e o silenciar diante 
do narcotráfico com todas as suas consequências.
	 O aceitar Jesus muitas vezes contradiz o que Ele nos traz em sua Boa Nova, sua vida não 
é tida como um exemplo a ser seguido e seus ensinamentos acabam se perdendo, outros valores 
são vividos o ungido a ser seguido não é mais aquele que se encarnou no corpo da Virgem Maria 
e que não pecou, mas sim Saul, Davi, Salomão que, apesar de, foram ungidos por Yhwh. A 
percepção que se tem é que o “vá e não peques mais...” é algo que não faz parte da conversão. A 
omissão existe e com ela a destruição de valores, a supressão da liberdade e o aumento de todos 
os tipos de violências.  

1. Desenvolvimento

	 Cunha observa em suas pesquisas que o crescimento das igrejas evangélicas pentecostais 
é um fenômeno que chama a atenção no Brasil. Tem como marco a década de 1960, época 
em que as Igrejas Protestantes, também chamadas de Evangélicas de Missão ou Históricas, 
experimentam uma diminuição no número de seus membros. Afirma que o mapeamento do 
crescimento pentecostal, sobretudo nos países de terceiro mundo, aponta para a possível relação 
entre esse fenômeno, a desigualdade e a vulnerabilidade social. Essa relação é observada entre 
a população mais carente, mais pobre, nos países em desenvolvimento, bem como em países 
desenvolvidos.
	 Há um investimento marcado por uma atenção institucional-religiosa às pastorais 
urbanas que passam a assumir importante papel na difusão e pregação da fé. Acredita-se que 
nos ambientes urbanos a presença do mal é forte e, por isso, deveria ser combatido em intensas 
e cotidianas batalhas espirituais e orações.
	 Essa compreensão de mundo de forma dualista: bem x mal, céu x inferno, coisas de 
Deus e do diabo, esse antagonismo onde o mundo assume o lugar onde habita o mal, onde se 
vive em uma constante batalha contra as forças que o regem em oposição ao céu, morada de 
Deus, acaba por se assemelhar, se comunicar com o cotidiano dos moradores das comunidades 
favelas e periferias e, entre esses moradores, se incluem os envolvidos com o narcotráfico e a 
“bandidagem”.
	 Outro ponto consiste na identificação socioeconômica dos líderes religiosos com os 
próprios seguidores, ou fiéis. Ambos experimentam uma vida similar. A comunidade, favela, 
não é um espaço alheio à liderança, uma vez que ele/ela também é oriundo/a do mesmo espaço 
ou de um ambiente semelhante. Diferentes dos padres católicos que moram muitas vezes em 
outros bairros, são estrangeiros, não têm esposa, filhos, ou seja, não partilham, em termos de 
vivência, das mesmas dificuldades que os moradores, da vida cotidiana, do dia a dia com seus 



52

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

altos e baixos. Outros fatores que favorecem são: a disponibilidade de horários oferecidos 
para a participação nas celebrações e cultos, a rede familiar, sobretudo pela presença das 
mulheres, responsáveis, também, por trazer novos membros, e pela rede de solidariedade entre 
os membros. Esses pontos são importantes para a formação de redes, bem como a fixação do 
membro na igreja.

2.  O mecanismo religioso

	 O mundo vem experimentando uma nova relação com a fé que muitas vezes se 
caracteriza por uma intensa subjetividade. Essa nova relação se explica pelo momento vivido 
na pós-modernidade, como: alterações sofridas nas relações interpessoais e entre os indivíduos 
e as instituições. Apesar da subjetividade, há um forte vínculo religioso e de identidade nas 
comunidades evangélicas. Esse pertencimento pode ser lido como um diferencial considerável 
no enfrentamento das situações de vulnerabilidade e insegurança vividas diariamente por seus 
moradores. Se outrora a segregação sofrida, tanto no interior das comunidades como fora delas, 
afetava diretamente a pessoa que ali residia, hoje o sentimento se apoia na certeza da pertença 
a um grupo e um lugar.
	 A autora traz que na comunidade de Acari, objeto de seu estudo, as redes evangélicas 
atuam como circuito de trocas envolvendo dinheiro, comida, utensílios, informações, proteção 
e recomendações de trabalho. Elas visam “enraizar” o fiel na igreja e/ou “ganhar novas almas 
para o Senhor”. Esse sistema de ajuda, em torno das redes evangélicas, não se caracteriza pelo 
filantropismo. Em entrevista com um morador, ela identificou que entre as várias igrejas, das 
várias denominações, há certa situação de competitividade, bem como o proselitismo basilar 
das ações das lideranças. Nessa competição, tanto por fies quanto por “mostrar serviço”, muitas 
vezes essas igrejas se unem ou são utilizadas pelo tráfico.
	 Na introdução de seu artigo: Religião e criminalidade: Traficantes e Evangélicos entre 
os anos 1980 e 2000 nas favelas cariocas, Cunha nos traz que a conversão era entendida como 
uma ruptura com o mundo e seus males associados ao dinheiro e ao sexo. Essa percepção, 
muito difundida nos meios pentecostais, revelava, desnudava uma nova vivência teológica, a 
Teologia do Domínio, vivenciada e difundida pelos pentecostais evangélicos. Essa nova forma 
de compreender as relações entre o ser humano e o sagrado, muitas vezes, é pautada no medo 
de um possível castigo divino e na esperança de uma vida próspera.
	 Assinala que o pentecostalismo evangélico, bem como o Candomblé e a Umbanda, era rico 
em seus rituais e símbolos e observa a semelhança entre práticas e atuações em ambos os cultos. 
Na segunda metade dos anos de 1990, uma gama de autores passou a observar a relativização 
das fronteiras entre os cultos. Percebiam-se evangélicas que mobilizavam símbolos e rituais de 
religiões de matriz africana em seus rituais. Essa forma de se praticar o cristianismo evidenciava 
as composições possíveis do pentecostalismo no Brasil. A conversão, antes percebida como um 
corte de relações, onde toda prática anterior era abandonada, inclusive as práticas religiosas, 
nesse novo modelo assume uma nova configuração. Uma nova forma de se viver o sagrado é 
inaugurada, não se despreza o passado, mas se deixa uma brecha para ressignificar suas práticas, 



53

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

e viver o “profano” não com repúdio, mas integrando-o à vida cotidiana.
 

O pentecostalismo, na perspectiva de Sanchis, Birman e outros autores, ao invés de 
impor uma nova ordem cultural orientada pelos valores ascéticos que guiaram as 
denominações surgidas no início do evangelismo no país, como era a expectativa, foi 
se adaptando, negociando perspectivas e práticas, sucumbindo ao “jeitinho brasileiro” 
(CUNHA, 2014, p. 62).

2.2.  A presença das religiões afro-brasileiras e associação do traficante com o mal. 
(1980)

	 Nas décadas de 1980 era comum a presença de Cruzeiros nas favelas. Um famoso 
traficante de Acari, Tunicão, ostentava uma medalha de São Jorge e uma menor da escrava 
Anastácia. No alto da comunidade, construiu um cruzeiro onde as pessoas poderiam ir acender 
velas para as almas. Ele costumava vestir roupas brancas nas segundas e sextas-feiras, o que 
revelava a sua ligação com a religião de matriz africana que tem como preceito o uso do 
branco por alguns adeptos nesses dias da semana. Por essa ligação, Tunicão teve a sua imagem, 
muitas vezes, associada à entidade Exu pelos policiais do 9º Batalhão de Polícia Militar, 
unidade responsável pelo policiamento da área. A associação do traficante com o mal, a partir 
das representações e identificações com entidades das religiões afro-brasileiras, era comum 
no discurso das autoridades públicas e nas manchetes de alguns jornais, os chamados jornais 
populares. Essas manchetes explicitavam a intolerância religiosa e ajudavam a difundir uma 
imagem negativa que ligava poder e mal aos praticantes de tais religiões. O traficante possuía 
o seu corpo fechado, era temido por seu poder bélico, mas também por sua ligação com a 
entidade.
	 Manchetes como as que seguem ajudavam a difundir a ideia de uma associação mítica 
e sobrenatural que conferia poder àqueles traficantes locais.

•	 “Ritual de morte no Andaraí” - Filho de advogado é morto e seu corpo é oferecido, pelo 
traficante Café, a uma imagem de Zé Pilintra (...). As mortes, ligadas ao tráfico de drogas 
e associadas à magia negra, estão sendo investigadas pela polícia. (O Dia, 29/10/1996).

•	 “Decapitado Exu Caveira” – Entidade do candomblé perde a cabeça para traficante 
manter domínio no Morro Dezoito. (...) o bandido Cadeira violou um ‘santuário’ 
construído pelo rival (...) para mostrar que está pouco se lixando até para o próprio 
capeta. (A Notícia, 06/04/1997)

2.3. O Estado assume, o policial evangélico ocupa a comunidade. Início da batalha 
onde o bem vence o mal. (1990)

	 Nessa mesma dinâmica, a ocupação policial adentra a Comunidade. O estado, aqui 
representado pela Polícia Militar, segue a mesma lógica do traficante Cadeira, parece estar 
“pouco se lixando até para o próprio capeta”. Dentro dessa lógica, começam as destruições 
de vários símbolos religiosos, revelando a intolerância, a desconsideração, o ódio e o racismo 



54

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

religioso. Casas de Umbanda e Candomblé passaram a ser alvos de perseguição, mas, segundo 
Vital, a perseguição se dava mais à religiosidade negra e pobre, outros com um poder aquisitivo 
maior, ou maior status, eram protegidos por intelectuais da elite local. A batalha contra os 
traficantes de drogas passava pela destruição dos símbolos religiosos da Umbanda e do 
Candomblé e das imagens católicas ligadas às devoções populares. Na guerra entre o estado 
e o tráfico, o mal a ser combatido era materializado no corpo do traficante, um representante 
das religiões de matriz africana, com sua morte ou expulsão, o bem era instituído. Os policiais 
trouxeram uma nova ordem. Sua presença era percebida pelas pichações PM e 9º BPM e pelo 
nome de Jesus. Estado e religião demarcam espaços e instauram uma nova ordem. Essa postura 
destrutiva e desrespeitosa do Estado acabou por legitimar, mesmo que não intencionalmente, 
uma vertente religiosa pentecostal na localidade, pouco interessada em compreender e seguir a 
Boa Nova de Jesus Cristo. 

2.4. Destruição de tudo aquilo que é mundano. (1997)

	 Com a ocupação policial, os confrontos entre facções rivais e as ações pontuais da 
polícia militar inauguraram uma sensação de paz   na comunidade. Essa paz era atribuída à 
evangelização e a inúmeras correntes de oração, promovidas por evangélicos. As festas juninas, 
queima de fogos no dia de São Jorge, distribuição de doces e brinquedos no dia de São Cosme 
e Damião, as grandes festas na virada do ano promovidas pelos traficantes Tunicão e Jorge 
Luís das décadas de 1980 e início de 1990 deixaram de acontecer. O Antigo Testamento, lido 
fora do seu contexto, de forma fundamentalista, contribuía para o desprezo pelas festas ligadas 
aos santos católicos que, de forma equivocada, eram /são associados a imagens de ídolos, 
contrariando, dessa forma, a Javé, o Deus do AT.

2.5. Paz? (2000) 
 
	 A paz era incerta, a insegurança em relação ao futuro rondava os moradores. Os 
conflitos entre facções rivais voltaram a assustar. Vital nos traz que no final dos anos 1990 
e meados dos anos 2000 os conflitos com os traficantes de Acari, a morte de moradores e de 
traficantes de facções rivais eram intensos e provocavam um clima de incerteza. Traficantes 
munidos de granadas na cintura circulavam pela comunidade, os conflitos entre policiais e 
bandidos e entre facções que vislumbravam a conquista daquele território voltaram. Jorge 
Luiz morre em 1996 e após muita disputa para o controle do tráfico, um morador local, que 
Vital chama de Jeremias, assume o tráfico. Jeremias ficou a frente até 2001/2002 e ficou 
conhecido como um importante chefe do Terceiro Comando no Estado do Rio de Janeiro. 
Com a investida do Estado que resultou em várias prisões, Jeremias foge com sua mulher e 
filhos para outra favela na Zona Oeste. Mas antes de sair ele vinha frequentando os cultos 
de uma igreja evangélica local, em seu novo local de moradia continuou frequentando os 
cultos evangélicos em outras igrejas e se converteu na Assembleia de Deus dos Últimos dias. 
Anos mais tarde Jeremias foi preso. Sua conversão influenciou a experimentação de fé e a 



55

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

expectativa de proteção e cura entre os demais traficantes que o sucederam na vida criminal 
ressignificando a suas formas de atuação e ação diante do tráfico e da vida.
	 A ocupação pelos policiais evangélicos chegou ao fim. Os traficantes retornaram. O estado 
já não mais se fazia presente na forma da Lei. Foram-se os policiais, contudo “Jesus” ficou. A 
expansão evangélica, concomitante à ocupação policial, mesmo com a retirada do Estado, ganha 
novos agentes e patrocinadores, os  traficantes evangélicos (COSTA, 2023, p. 129).
	 Traficantes, que outrora atuavam como agentes do empoderamento e davam visibilidade 
às expressões religiosas afro-brasileiras e católicas, após Jeremias, deixaram de influenciar. Uma 
nova ordem se estabelece que empoderam os movimentos evangélicos, que, também, por meio 
do tráfico, se expandem e transformam os territórios conquistados do inimigo, modificando 
desde o cenário: imagens, dizeres, símbolos pintados nas faixadas até mesmo assessórios e 
tatuagens dos moradores do lugar. 
	 A fé dos novos traficantes se expressava não só por imagens, mas também por outros 
veículos, como rádios, seja em Acari ou outra Comunidade vizinha liderada pela mesma 
facção criminosa. No ano de 2009, às cinco horas e trinta minutos, uma oração era veiculada 
para mais de quinhentas pessoas sintonizadas. Era a oração feita por um traficante em que ele 
pedia proteção para seus amigos e para a comunidade. A oração termina com a oração do Pai 
Nosso. Essa nova forma de interação com o sagrado oculta a maldade, maquia aqueles rostos, 
ressignifica suas palavras, porém, não modifica seus atos: “sou um bom bandido, um bom 
traficante, mas dito minhas ordens e não largo a bandidagem”. Em uma oração, quase que como 
um mártir, o traficante reconhece que leva uma “vida torta”, mas na certeza de que a oração 
será ouvida, pede pela comunidade: trabalhadores, crianças, líderes comunitários e amigos 
(CUNHA, 2014, p. 80).
	 A consciência do sagrado, e o caminhar em uma postura, aparentemente justa para com 
a comunidade e os seus, não elimina a consciência do pecado e a certeza de uma punição futura. 
Na agenda de um traficante pertencente ao alto escalão na hierarquia criminosa foi encontrado 
os seguintes dizeres:4

Só Deus faz a alma Feliz. Meu Deus, quando eu morrer eu quero ir para o Teu reino. 
Por isso vou me converter e sair do tráfico. Não sei o dia, mas ainda vou sair do tráfico. 
Não quero ser uma alma penada como outros que morreram.
JESUS! Se você tem olho grande então porque não enxerga Jesus?
Senhor meu Deus e meu Pai, Te agradeço por mais um ano de vida porque vida de 
bandido não é fácil. Meu Deus, quero te pedir perdão por todos os meus pecados 
e também quero Te aceitar como o meu Salvador. Amém. Para Deus, Cristo  Jesus 

(CUNHA, 2015, p. 383).  

	 Uma “pseudo-tranquilidade” é percebida entre uns. Na luta entre o bem e o mal, 
entre Davi e Golias, mais uma vez o ungido do Senhor saiu vitorioso, expulsando pecador e 
derrotando o pecado. “Morte ao traficante macumbeiro e vida longa ao traficante evangélico”. 

4	  A agenda foi encontrada pela Polícia Civil em operação na favela. O conteúdo foi noticiado no jornal 
Extra, em 11 de junho 2008, sob o título “Traficante Atormentado”.



56

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Os confrontos diretos com a polícia já não acontecem mais. Os bandidos armados preferem se 
esconder, assim preservam sua vida e evitam novas invasões do Estado. Mas essa tranquilidade 
não é percebida por todos. Há um número de pessoas que se sente cerceada por essa nova 
lei. Não existe liberdade de expressão, religiosa, direito de ir e vir. As regras anteriores não 
deixaram de existir, apenas outras pessoas as ditam de uma forma diferente, porém não menos 
cruel, usando o nome de Deus.

Conclusão

	 Tudo é muito complexo, não dá para simplesmente afirmar que somente a razão está 
presente nesse movimento, onde aquilo que é ilícito se matiza com a Palavra viva da pessoa de 
Jesus Cristo presente no Novo Testamento. Existe uma crença no Deus de Saul, de Davi e de 
Salomão, existe uma crença em Jeová. Paradoxalmente, na compreensão daquelas pessoas, o 
Deus que abençoa as armas do traficante é o mesmo Deus que fala de amor ao próximo e pede 
para amar, até mesmo os seus inimigos, apesar dessas últimas qualidades serem ignoradas ou 
não serem percebidas, ou compreendidas. Aparentemente, naquele contexto, não existe nenhum 
tipo de contradição. A conversão vem pelo “aceitar Jesus” e não por uma mudança de conduta 
e isso basta.
	 Contudo, por parte de alguns, há uma consciência do mal praticado e um desejo de sair 
do tráfico. Porém, esse desejo não é suficiente para fazê-los abandonar a vida pregressa. O que 
falta para essas pessoas? Seria leviano de minha parte afirmar que somente a razão, o desejo 
pelo poder, por uma vida próspera servem de base para essa vida paradoxal entre pastores, 
traficantes, comunidade e religião. Seria leviano de minha parte não ver sinceridade na oração 
do traficante, bem como nos escritos encontrados na agenda do “traficante atormentado”.
 

Jesus estava em Jerusalém, durante a festa da Páscoa. Vendo os sinais que realizava, 
muitos creram em seu nome. Mas Jesus não lhes dava crédito, pois ele conhecia a 
todos; e não precisava do testemunho de ninguém acerca do ser humano, porque ele 
conhecia o homem por dentro.

Jo 2, 23-25
	 O que percebemos é uma grande trama com muitos conflitos. O Estado, a sociedade 
civil e a religião falharam. Quando pensamos em vida, todas as vidas deveriam importar. E se 
Jesus nos ensina a estender as mãos para aquele necessitado, percebemos que existe um vácuo 
entre o que se prega e o que se pratica. Se uma Ialorixá, se um Babalorixá deseja praticar a sua 
religião naquele espaço, isso deveria, também, ser respeitado. Se o traficante deseja largar o 
tráfico, em uma democracia e em uma conduta cristã, ele deveria poder. Mas nessa nova ordem, 
libertar a comunidade do mal do demônio não significou libertar a comunidade de outros males 
que assolam a sociedade. Em 2024, as brigas entre facções rivais pelo controle do tráfico e a 
polícia tentando estabelecer a ordem voltam às manchetes de jornais. Nesse contexto, já não é 
mais o bem contra o mal. Observamos que estamos diante de uma nova ordem que carece de 
maiores aprofundamentos.
 



57

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Referências bibliográficas

BÍBLIA de Jerusalém, Nova edição revista e ampliada. 12ª reimpressão. São Paulo: Paulus, 
2017.
COSTA, VIVIANE. Traficantes evangélicos: quem são e a quem servem os novos bandidos 
de Deus. Rio de Janeiro, RJ: GodBooks Editora, 2023. 
CUNHA; CHRISTINA.V., Religião e Criminalidade: Traficantes e Evangélicos entre os anos 
de 1980 e 2000 nas Favelas Cariocas. Religião e Sociedade, v. 34, n.01, p. 61-92, Rio de 
Janeiro, 2014.
CUNHA; CHRISTINA.V. Oração de Traficante, Rio de Janeiro, RJ: Garamond Editora, 2015.



58

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Ponto de contato na tradição Yanomami:
o teólogo como intermediador entre a ameaça à 

tradição indígena Yanomami 
e o desenvolvimento tecnicista

Jonathan Alexis Ruiz Ruiz
Mestrando em Teologia Sistemático-pastoral na P
ontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro 

E-mail: prof.alexisruizz@gmail.com

Resumo

Apesar de suas particularidades, todos os povos indígenas compartilham duas características 
fundamentais: uma transcendental e uma sócio-política. A primeira, a socio-religiosidade, é 
uma qualidade inerente e causal. Inerente, pois cada cultura indígena possui um núcleo de 
crenças metafísicas essencial para sua identidade e sobrevivência; causal, pois essa realidade 
reflete o Ser de Deus manifestado em toda a criação. A segunda característica, a expropriação, 
resulta do choque entre o desenvolvimento tecnicista — associado ao pensamento capitalista 
e à fragmentação pós-moderna — e a preservação das tradições indígenas. No caso dos 
Yanomami, essa tensão se traduz na ocupação ilegal e na despossessão forçada de suas terras 
para fins lucrativos. Esse conflito, que perpassa a teologia e outras áreas acadêmicas, destaca 
a necessidade de um teólogo que não apenas compreenda, mas também atue na interseção 
entre espiritualidade e questões sócio-políticas. O teólogo deve afirmar sua relevância social, 
mediando discussões cruciais como a expropriação Yanomami e propondo políticas públicas 
que respeitem a cultura e as terras dos povos indígenas, enquanto contribui com soluções 
concretas para a preservação e justiça social.

Palavras-chave: Yanomami, Tradição Indígena, Teólogo, Tecnicismo, Teologia da Cultura.

Introdução

Nas últimas décadas, especificamente a América Latina, experimentou em diferentes 
velocidades significativos progressos de desenvolvimento econômico e social. Notado assim 
no crescimento da economia, na redução da pobreza (com traços heterogêneos) e nas melhorias 
em diversos indicadores sociais. Entretanto, como destacou Alicia Bárcena, secretária executiva 
da Comissão Econômica para a América Latina e o Caribe (CEPAL), estes avanços estão 
encontrando limites, “seja para se sustentar ou expandir, e que a região deve enfrentar os 
desafios que representam o fechamento das brechas provocadas pela heterogeneidade estrutural, 
a vulnerabilidade externa e a persistência de altos níveis de desigualdade.” (NU.CEPAL, 2015, 
p. 05). Os povos indígenas representam exatamente os coletivos mais desfavorecidos por este 
fechamento à preservação cultural em detrimento à abertura ao tecnicismo. Hoje, as discussões, 



59

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

inclusive, sobrepassam questões de respeito à cultura e preservação, alcançando níveis de 
expropriação e, até disseminação dos povos indígenas, em vista ao chamado progresso. Soma-se 
a isso os resultados negativos dos complexos processos socias e históricos há mais de 500 anos.

Não obstante, depois do fim da guerra fria, num mundo globalizado como o que nos 
encontramos, caracteristicamente pluricultural, a emergência dos povos indígenas e sua agenda 
de direitos, é um fenômeno que transcende a região e se manifesta globalmente, integrando uma 
variedade de lutas pelo reconhecimento e dignidade humana5. “A tenaz resistência dos povos 
indígenas expressa-se atualmente na instauração de novos status quo políticos e territoriais, 
assim como de novos modos de relação institucional dos Estados e dos povos indígenas”. 
(IBIDEM). A própria Declaração das Nações Unidas sobre os Direitos dos Povos Indígenas 
é o resultado das longas lutas dos povos indígenas, que sintetiza os padrões internacionais 
obrigatórios para os Estados, fornecendo um quadro normativo claro para orientar as políticas 
públicas. Infere-se, todavia, que um dos maiores desafios dos povos indígenas na atualidade é 
a busca pela inclusão destes na política. Desafio monumental se consideramos que, segundo a 
CEPAL, existem na América Latina “mais de 800 povos indígenas, com uma população próxima 
de 45 milhões, que se caracterizam por sua ampla diversidade demográfica, social, territorial e 
política” (NU.CEPAL, p. 06).6

Estes números são indicativos de um sentimento ambivalente que se move entre a alegria 
e a preocupação. Alegria por vermos que a luta em favor dos povos indígenas tem dado os seus 
frutos. Por outro, com o incessante interesse do grande capital em estas terras, as ameaças aos 
povos das florestas, notadamente ao povo Yanomami, que se estendem entre a região norte 
do Brasil e áreas do sul da Venezuela, continuam palpáveis. Como afirmado por Cardoso, “o 
processo de acumulação e renovação das formas de exploração do capital requer processos 
ampliados de expropriação” (CARDOSO, Elisângela, 2018, p. 486). De acordo com Fontes em 
O Brasil e o Capital Imperialismo: teoria e história, afirmou que, de fato, a expropriação não 
pode ser considerado o único meio catalizador de ameaça, porque em si, a própria expropriação 
pode “decorrer de situações naturais, como cataclismos, ou de conflitos que não dizem respeito 
diretamente às relações capitalistas (por exemplo, tribais) [sic]” (FONTES, Virginia, 2010, p. 
44). Não obstante, a autora ainda assevera que a ascendência do capital no plano mundial “tende 
a exigir e impulsionar constantes expropriações, além de nutrir-se, como as aves de rapina, da 
concentração de recursos que a desgraça alheia favorece” (IBIDEM).

1. Violência contra os Yanomami e a irrelevância teológica

O povo Yanomami vive, desde a metade do século XX, diversos ataques diretos e indiretos 
em vista a riqueza das terras nas quais se encontram estabelecidos. O relatório da Hutukara 
5	  NU.CEPAL, p. 05.
6	  Falando especificamente do Brasil, foram divulgados recentemente pela FUNAI, que a população indíge-
na em terras brasileiras alcança uma população estimada de 1.693.535 pessoas, conforme consta no último censo 
de 2022; o qual representa 0,83% do total de habitantes. Conforme o IBGE, pouco mais da metade (51,2%) da 
população indígena está concentrada na Amazônia Legal. No último censo precedente ao de 2002 que fora realiza-
do em 2010 pelo IBGE, constou que a Terra Indígena Yanomami é uma das maiores populações indígenas do País 
com aproximadamente 27.152 habitantes.



60

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Associação Yanomami (HAY) apresentou dados alarmantes: em setembro de 2021, a área de 
floresta destruída pelo garimpo ilegal na Terra Indígena Yanomami ultrapassou 3 mil hectares, 
representando um aumento de 44% em comparação a dezembro de 2020. Com respeito ao 
massacre de Haximu em 1993, Davi Kopenawa relembra: “os garimpeiros mataram meus 
irmãos, irmãs e meu pai com terçados; alguns morreram com armas de fogo… Nós não podemos 
falar muito porque é uma tristeza”. Kopenawa complementa com impotência: “os garimpeiros 
mataram dezesseis Yanomami e os mesmos garimpeiros voltaram para lá. Nós estamos 
revoltados porque os garimpeiros não foram punidos e não sofreram como nós sofremos.” 
(MAPA DE CONFLITOS, [s.n.])7. Esta triste realidade passa pela falta de aprimoramento de 
planos e políticas públicas que “enfrentem as raízes dos problemas e proponham soluções 
baseadas em evidências, duradouras e sustentáveis, que sejam desenvolvidas em consulta com a 
população local para acabar com os conflitos e garantir a paz nas terras indígenas.” (IBIDEM).

Neste cenário, a Igreja e a ciência teológica têm gradativamente perdido relevância. O 
cartesianismo8 e o antropocentrismo pós-moderno emergiram de uma confluência de fatores 
sociais complexos ao longo dos séculos, deixando marcas ecológicas indeléveis. Contudo, a 
própria ciência teológica também contribuiu para essas patologias sociais, ao exaltar o “eu” 
em detrimento do “outro”9. Como disse Gesché: “uma teologia demasiada e exclusivamente 
antropológica pode acabar não só se sufocando (por falta de falar de Deus), mas paradoxalmente 
sufocando também o homem, a quem procurava defender” (GESCHÉ, Adolphe, 2003, p. 
23). Não se trata de caducar ou desvalorizar o grande aporte teórico das décadas anteriores, 
mas de reconhecer que a ciência teológica acabou por assimilar o próprio antropocentrismo 
social, criando uma dicotomia entre céu e terra, centrando-se no antropos desmaterializado da 
realidade que o rodeia. Entre as consequências deste cartesianismo social está a despreocupação 
com a terra, que passou a ser vista não mais como um espaço sagrado, mas como um recurso 
inesgotável, destinado a suprir as necessidades humanas sem fim.

Na instrução Donum Veritatis, é afirmado que a Igreja e a ciência teológica, por séculos, 
“em muito contribuíram para uma mais profunda compreensão das realidades”10, mas também 
“experimentaram, e ainda experimentam, momentos de crise e de tensão”11. Entre essas crises 
está a expressa preocupação com o lado espiritual, como se este fosse algo isolado e invisível, e 
 não a integralidade do cosmos criado. Um dos grandes desafios da ciência teológica na atualidade 
é demonstrar seu valor nos colóquios sociais e na prática de seus diálogos, conforme as questões 
apresentadas neste ensaio, e não apenas no âmbito espiritual. Afinal, como dissemos, o espiritual 

7	  Disponível em: <https://bit.ly/3xNxGLl>. Acesso em: 10 de jul. 2024.
8	  O cartesianismo pós-moderno é o pensamento social de acreditar que o sentimento é separado das ações, 
um dualismo do “eu” intra-se. Em escala maior, o “eu” inter se, vê-se separado da própria terra que o sustenta. 
Resultando em despreocupação nas ações com consequências internas no indivíduo e no cosmos.
9	  Nos séculos XVII e XVIII, pensadores como René Descartes com seu dualismo cartesiano, Baruch Spi-
noza com seu panenteísmo, Gottfried Leibniz com sua monadologia e Immanuel Kant com sua crítica da razão, 
promoveram uma acentuada racionalização ao discutir a transcendência de Deus. Em contraste, a ciência teológi-
ca, entre os séculos XVIII e XX, apresentou figuras como Karl Barth e Emil Brunner com a hermenêutica neo-or-
todoxa, Rudolf Bultmann com a desmitologização e Adolf von Harnack como proeminente defensor da teologia 
positiva. Esses teólogos enfatizaram a imersão da ação divina na subjetividade humana.
10	  DV 1.
11	  IBIDEM.



61

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

é a integralidade do cosmos. O apóstolo Tiago afirmou que “a religião que Deus, o nosso Pai, 
aceita como pura e imaculada é esta: cuidar dos órfãos e das viúvas em suas dificuldades e 
não se deixar corromper pelo mundo” (Tg 1.27). Isto é, o aspecto tangível das palavras, onde 
o diálogo se encarna. “Como poderíamos dizer a um irmão com necessidades: “Vá em paz, 
aqueça-se e alimente-se até satisfazer-se”, sem, porém, lhe dar nada? De que adianta isso?” (Tg 
2.16). Igualmente, qual é a glória de teorizar sobre os problemas sociais como a expropriação 
Yanomami, sem oferecer-lhes auxílio concreto? Conforme Haight, a Igreja “perdeu relevância 
pública, o que estimulou o ‘surgimento da espiritualidade em contraposição à religião porque 
a Igreja não é mais vista como uma fonte de espiritualidade humanística’” (HAIGHT, Roger, 
apud BINGEMER, Maria. p. 554-555).

Neste sentido, o desafio contemporâneo para a teologia reside em reconciliar a sabedoria 
ancestral com os avanços modernos, criando uma síntese que respeite a integralidade do ser 
humano e do cosmos de forma ativa e concreta. Esta abordagem holística deve reconhecer 
que o espiritual e o material são indissociáveis, que o cuidado com a terra é um imperativo 
moral e espiritual, e que a verdadeira relevância da teologia se manifesta na sua capacidade de 
transformar vidas e comunidades de maneira tangível. Assim, a ciência teológica pode encontrar 
seu caminho de volta à relevância, não apenas como guardiã da verdade espiritual, mas como 
agente ativa na construção de um mundo mais justo e sustentável. Como afirmou Oliveira, a 
ciência teológica “deve ser aberta a respeito dos mitos e das religiões, bem como a démarche 
das disciplinas deve ser necessariamente transcultural” (OLIVEIRA, Flávio, 2000, p. 20).

2. Socio-religiosidade Yanomami e a espiritualidade inerente

Apesar das mais diversas tribos existentes no Brasil, é surpreendente que todas elas 
compartilhem algo em comum: a socio-religiosidade. Ou seja, todas as culturas indígenas 
possuem um núcleo de crenças metafisicas que é fundamental para sua identidade, existência 
e sobrevivência. O xamanismo e o animismo são aspectos característicos centrais nas tribos 
indígenas, que não envolve religião, no sentido comum do termo; e a cosmologia é estritamente 
integral e integradora com a sociedade indígena. Em entrevista à CNN Brasil, Davi Kopenawa 
explica: “nós estamos aqui sentados na barriga da nossa terra mãe. A Hutukara fica junto com a 
pedra, terra, com a areia, o rio, o mar, o sol, a chuva e o vento. Hutukara é um corpo, um corpo 
que é unido, ela não pode ficar separada” (CNN, 2014, [s.n.])1213

Apesar dos avanços da ciência e das grandes descobertas tangíveis que alcançamos, essas 
realizações não conseguem responder satisfatoriamente às dúvidas existenciais que nos 
atormentam. Somos parte integrante da natureza e, portanto, parte do mistério que buscamos 
desvendar. Podemos medir o teor de sal em nossas lágrimas com os instrumentos mais 
avançados, mas jamais compreenderemos verdadeiramente o sentido da tristeza. Como 

12	  A entrevista à CNN pode ser encontrada sob o título: Salgueiro focará na essência Yanomami e não na 
tragédia, diz enredista. Disponível em: <https://bit.ly/4cMFA6E>. Acesso em: 10 jul. 2014.
13	  Para os Yanomami, Hutukara é o nome da “primeira terra”, ou a terra original, a criação primordial. Na 
visão deles, o universo é composto por várias camadas de terra, sendo Hutukara a primeira e mais importante delas. 
É a partir de Hutukara que tudo foi criado e é considerada a origem da vida e da existência.



62

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

quantificar a esperança, a fé, o amor ou a alegria? Como identificar a causa da desesperança 
ou das crenças autodestrutivas para, então, tratá-las? A resposta reside na fé. Como afirmou o 
Dr. Lombard em A Mente de Deus: “A necessidade da fé está tão profundamente encravada 
em nossa biologia que, mesmo não a identificando, sua ausência se fará sentir” (LOMBARD, 
Jay, 2018, p. 35). Contudo, para evitar mal-entendidos, ampliamos o termo para abranger seu 
escopo mais vasto: a espiritualidade (e, mesmo assim, corremos o risco de ser mal interpretados 
em vista a sociedade cartesiana, e no que entende por “espiritualidade”). O homem que nega o 
fenomenológico não consegue preencher o vazio existencial que inevitavelmente se apresenta 
em algum momento de sua breve passagem por este mundo. A espiritualidade é um axioma, 
uma verdade fundamental que, mesmo sem comprovação científica, é uma realidade inegável 
para todos que a encontram no âmago da existência humana, pronta para se revelar. 
Os Yanomami não apenas se integram à espiritualidade, mas a encarnam de uma forma que 
transcende a compreensão urbana, revelando uma sabedoria que reconhece a inseparabilidade 
entre ação e espírito. Para eles, o espiritual se manifesta de maneira tangível e concreta em 
todas as esferas da existência: no que se consome, se pensa, se vê, se sente, se compreende, se 
espera e se vive. A fusão do físico com o espiritual é uma realidade inquestionável. Tillich, ao 
falar sobre a religião, afirmou que o lar dela não precisa ser buscado, afinal, “está em todos os 
lugares, ou seja, na profundidade de todas as funções da vida espiritual do homem. A religião é 
a dimensão da profundidade em todas elas, é o aspecto da profundidade na totalidade do espírito 
humano.” (TILLICH, Paul, 1974, p. 16. Tradução minha).

A nossa limitada compreensão dessa profundidade provém dos ensinamentos do xamã 
yanomami Davi Kopenawa, que, em colaboração com o antropólogo Bruce Albert, nos oferece 
a profunda e complexa obra sobre a socio-religiosidade yanomami em A Queda do Céu: 
Palavras de um xamã yanomami (2015). No entanto, mesmo com essa valiosa obra, nossa 
percepção permanece superficial. Compreender verdadeiramente essa profundidade espiritual 
exigiria de nós uma inculturação total, uma imersão plena na cultura Yanomami, muito além da 
mera convivência ou leitura, que, embora úteis, são insuficientes para capturar a essência dessa 
rica espiritualidade.
Referimo-nos à socio-religiosidade Yanomami como um conceito que emana de um princípio 
claro, mas de difícil compreensão para a humanidade, principalmente pós-moderna: a 
interrelação entre espírito e matéria. Esta visão Yanomami encontra surpreendentes paralelos 
nos relatos bíblicos, especialmente quando comparados às narrativas presentes em A Queda 
do Céu de Davi Kopenawa. O apóstolo Paulo, em uma expressão de profunda conexão com a 
criação, afirma que “toda a criação geme, com dores de parto” (Rm 8.22). De maneira análoga, 
A Queda do Céu revela que a terra “tem coração e respira” (KOPENAWA, Davi, 2015, p. 468). 
Esta personificação da terra, tanto na cosmologia paulina quanto na visão Yanomami, sublinha 
uma compreensão intrínseca da natureza como um ente vivo e consciente, refletindo um saber 
antigo que transcende eras e culturas.

Jeremias, em sua época, lamenta: “Até quando a terra ficará de luto e a relva de todo o 
campo estará seca? Perecem os animais e as aves por causa da maldade dos que habitam nesta 
terra” (Jr 12.4). Da mesma forma, A Queda do Céu expressa um lamento profundo: “Talvez 



63

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

não ouçam seus lamentos, mas ela sente dor, como os humanos. Suas grandes árvores gemem 
quando caem e ela chora de sofrimento quando é queimada” (Op. cit., p. 468). Esta convergência 
de sentimentos demonstra uma percepção compartilhada de que a destruição da terra é um 
sintoma de um mal maior, uma desconexão espiritual e ética com o ambiente natural. Moisés, 
há aproximadamente 3.500 anos, aconselhava: “Não destruam as árvores dessa cidade a golpes 
de machado, pois vocês poderão comer os seus frutos. Não as derrubem” (Dt 19.19). Em um 
eco distante, mas harmonicamente sintonizado, A Queda do Céu nos alerta: “Não maltratem as 
árvores só para comer seus frutos. Não estraguem a floresta à toa. Se for destruída, nenhuma 
outra virá tomar o seu lugar! Sua riqueza irá embora para sempre e vocês não poderão mais 
viver nela” (Op. cit., p. 469). Aqui, a sabedoria bíblica e a sabedoria Yanomami convergem 
novamente, ambas defendendo uma ética de cuidado e conservação. Deus, ao prescrever sobre 
o cuidar e guardar da terra, ordena ao povo hebreu: “Seis anos semearás a tua terra, e seis anos 
podarás a tua vinha, e colherás os seus frutos; porém ao sétimo haverá sábado de descanso para 
a terra” (Lv 25.3-4). Analogamente, os Yanomami afirmam: “Desmatamos pouco, só para abrir 
nossas roças. Nelas plantamos [...] Depois, de algum tempo, deixamos que cresça de novo” 
(Op. cit., p. 470). Ambas as culturas reconhecem a necessidade de um equilíbrio sustentável, 
um ritmo de uso e descanso que respeita os ciclos naturais da terra. Sobre o sopro de vida no 
cosmos, o apóstolo Paulo, diante dos atenienses, declara: “Ele mesmo dá a todos a vida, o 
fôlego e as demais coisas” (At 17.25). De forma semelhante, Kopenawa observa que a floresta 
é de Omama, “e por isso tem um sopro de vida muito longo, que chamamos de urihi wixia. É a 
sua respiração” (Op. cit., p. 472). Esta visão unificada do sopro divino como fonte de vida tanto 
para humanos quanto para a natureza revela uma concepção de um cosmos vivo, onde o divino 
se manifesta continuamente.
Esta reflexão revela uma profunda ressonância entre a sabedoria indígena e as tradições espirituais 
mais antigas, destacando a unidade intrínseca entre o material e o espiritual, que permeia tanto 
a criação quanto a vida humana. É a esta integração que chamamos de espiritualidade, um 
princípio inerente a todas as culturas, sugerindo que a verdade espiritual é universalmente 
acessível, transcultural e eternamente presente.

3. Ponto de contato como princípio de intermediação

Aos exemplos dados anteriormente, chamamos de Revelação Geral de Deus. Este conceito 
se fundamenta no princípio bíblico de que existe uma revelação anterior à revelação completa 
dada pelo próprio Senhor Jesus Cristo. O apóstolo Paulo, em sua epístola aos Romanos, elucida 
este ponto de maneira eloquente: “desde a criação do mundo os atributos invisíveis de Deus, 
seu eterno poder e sua natureza divina, têm sido vistos claramente, sendo compreendidos por 
meio das coisas criadas” (Rm 1.20). Nesta cosmologia paulina, emerge a compreensão de que 
o testemunho de Deus é imbricado em todas as culturas do mundo, transcende as barreiras 
culturais e é onipresente na tapeçaria da experiência humana.
A Revelação Geral, portanto, não é uma mera abstração teológica, mas uma realidade tangível 
que se manifesta nas diversas expressões culturais e espirituais da humanidade. Deus, em Sua 



64

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

sabedoria, preparou o evangelho para o mundo, mas antes disso, preparou o mundo para a 
chegada do evangelho. Este entendimento pode ser cristalizado no seguinte silogismo: Premissa 
maior: Deus se revelou a toda a humanidade por meio de Sua Revelação Geral; Premissa 
menor: Toda a humanidade é composta de culturas e povos; Conclusão: Portanto, a Revelação 
Geral de Deus pode ser encontrada em todas as culturas e povos.
	 Dessa premissa, infere-se que, ao nos engajarmos no estudo e na vivência da cultura 
Yanomami, poderíamos identificar vestígios da presença divina. Tal identificação não apenas 
valida a autenticidade espiritual intrínseca desta cultura, mas também propicia um espaço de 
diálogo e compreensão mútua. Que denominamos de ponto de contato14. A inculturação, nesse 
contexto, não é uma mera adaptação superficial, mas um mergulho profundo na essência cultural 
dos Yanomami, permitindo-nos propor algo que transcenda a teoria: propostas políticas e sociais 
concretas que verdadeiramente beneficiem este povo sem desarraigá-los de suas crenças ancestrais.

Neste ponto, surge uma interrogação pertinente: o que distingue o teólogo do antropólogo? 
A resposta encontra-se no princípio da espiritualidade. O teólogo opera a partir de um paradigma 
em que a espiritualidade é uma constante universal, um denominador comum que atravessa 
todas as culturas por meio da Revelação Geral de Deus. Embora as manifestações dessa 
espiritualidade sejam distintas e pluriculturais, elas fornecem um ponto de contato fundamental. 
É através de uma inculturação autêntica que os vestígios de Deus são discernidos, servindo de 
base para um diálogo genuíno e frutífero.
	 Portanto, ao olharmos para a cultura Yanomami, não apenas como objeto de estudo 
antropológico, mas como uma expressão viva da Revelação Geral de Deus, somos chamados a 
um compromisso mais profundo. Este compromisso implica respeitar e valorizar suas tradições, 
reconhecer a presença divina em suas práticas culturais, e colaborar na criação de políticas que 
promovam o bem-estar integral deste povo. Em última análise, é através deste engajamento 
respeitoso e espiritual que podemos contribuir para um mundo onde a diversidade cultural é 
celebrada como um reflexo da multiforme sabedoria de Deus.

Conclusão

A diversidade dos grupos étnicos indígenas, com suas ricas e complexas tradições de 
crenças, reflete um aspecto essencial da experiência humana que ultrapassa as fronteiras 
culturais e geográficas. Cada uma dessas comunidades possui um núcleo de crenças metafísicas 
que fundamenta sua identidade e seu modo de existir, demonstrando que a dimensão espiritual 
é tão vital quanto qualquer outro aspecto de suas vidas.
	 No entanto, o problema da expropriação, que afeta drasticamente povos como os 
Yanomami, coloca em evidência o conflito entre o desenvolvimento tecnicista e a preservação 
14	  Paul Tillich chamou de “Princípio da Correlação”. Ao falar das questões existenciais, Tillich observa 
que todos os seres humanos enfrentam questões fundamentais sobre o sentido da vida, a natureza do ser, o mal, o 
sofrimento, e a morte. Essas são questões existenciais que emergem de nossa experiência humana. Para o autor, as 
respostas teológicas, para cada questão existencial, devem oferecer uma resposta que seja relevante e significativa. 
Essas respostas são extraídas da revelação cristã, mas interpretadas de forma a dialogar com a situação humana 
contemporânea. (cf. TILLICH, Paul. TILLICH, Paul. Teología de la cultura y otros ensayos. Buenos Aires: Amor-
rortu editores, 1974.)



65

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

das tradições indígenas. A exploração predatória das terras e a desvalorização das culturas locais 
exemplificam uma crise que não apenas ameaça a sobrevivência física dessas comunidades, 
mas também compromete a integridade de suas tradições e a relação sagrada com a terra.
	 Neste cenário, o papel do teólogo se torna crucial e multifacetado. A relevância da 
teologia, muitas vezes questionada em contextos acadêmicos e sociais, pode ser reafirmada 
através de um compromisso genuíno com a interseção entre espiritualidade e justiça social. A 
teologia deve se engajar de forma proativa na elaboração de políticas públicas que respeitem 
e preservem as culturas e terras indígenas, oferecendo soluções concretas e inclusivas. Esse 
engajamento não só valida a importância da teologia na sociedade contemporânea, mas também 
demonstra sua capacidade de contribuir pontes para a resolução de questões sociais complexas.

Referências bibliográficas

BINGEMER, Maria Clara. Mais espiritualidade e menos religião (característica da nossa 
época?). Revista Brasileira de Filosofia da Religião. Espiritualidade no Mundo Moderno I, v. 
3, n. 1, p. 75–91, 2018. Disponível em: <https://bit.ly/3VZrw2F>. Acesso em: 14 jun. 2024.
CARDOSO, Elisângela. Povos indígenas e o direito à terra na realidade brasileira. Scielo 
Brasil. Serviço Social & Sociedade (133), Sep./Dec. 2018. Disponível em: < https://www.scielo.

br/j/sssoc/a/rX5FhPH8hjdLS5P3536xgxf/#>. Acesso em: 08 de Jul 2024.
CONGREGAÇÃO PARA A DOUTRINA DA FÉ. Instrução, Donum Veritatis, Sobre a 
vocação eclesial do teólogo. São Paulo: Paulinas, 2024.
FONTES, Virgínia. Brasil e o capital imperialismo: teoria e história. 2. ed. Rio de Janeiro: 
EPSJV/Editora UFRJ, 2010.
GESCHÉ, Adolphe. O cosmo. São Paulo: Paulinas, 2003.
HUTUKARA ASSOCIAÇÃO YANOMAMI; ASSOCIAÇÃO WANASSEDUUME 
YE’KWANA. Cicatrizes na floresta: evolução do garimpo ilegal na Terra Indígena Yanomami 
(TIY) em 2020. Instituto Socioambiental, 2021. Disponível em: <https://bit.ly/2T2wlM0>. Acesso 
em: 10 de jul. 2024.
LOMBARD, Jay. A mente de Deus: o que as Novas Pesquisas da Neurociência Revelam Sobre 
Espiritualidade e a Busca Pela Alma Humana. São Paulo: Cultrix, 2018.
MAPA DE CONFLITOS. O garimpo ilegal e o genocídio Yanomami. Injustiça Ambiental e 
Saúde no Brasil. Disponível em: < https://bit.ly/3xNxGLl>. Acesso em: 10 de jul. 2024.
NU.CEPAL. Os povos indígenas na América Latina: avanços na última década
e desafios pendentes para a garantia de seus direitos. Santiago: CEPAL, 2015.
OLIVERIA, Flávio Martinez. Interdisciplinaridade, transdisciplinaridade e teologia. 
Revista Razão E Fé, v. 2 n. 1, 2000.
TILLICH, Paul. Teología de la cultura y otros ensayos. Buenos Aires: Amorrortu editores, 1974.



66

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

A expressão “setenta vezes sete” 
na Sagrada Escritura

Luan Ferreira do Nascimento
Mestrando em Teologia Bíblica pela PUC-Rio

E-mail: luanferreiran12@gmail.com

Resumo 

A linguagem humana é capaz de concretizar inúmeros conceitos outrora armazenados 
no intelecto. Entre eles, existem algumas imagens que representam a ideia de completude, 
abrangência e perenidade como a questão dos números. A Sagrada Escritura verbaliza a 
Palavra de Deus nas palavras humanas, portanto, as expressões contidas nas Escrituras são 
reflexos da compreensão, captação e encarnação da mensagem divina transcrita em convenções 
linguísticas de uma determinada época. Conhecer os diversos gêneros literários que um texto 
pode apresentar, elucida o leitor para que tome cuidado com a leitura do texto e a aplicação 
da mesma na vida pessoal e eclesial. Assim sendo, o presente estudo analisa a ocorrência da 
expressão “setenta vezes sete” nos textos bíblicos de Gn 4,23-24 e Mt 18,21-22, a fim de 
apresentar dois personagens diametralmente antagônicos: Lamec e Jesus. Tomando por base a 
relevância da numerologia bíblica, que nas duas seções expressa a intensidade da ação, vê-se 
como o cântico vindicativo de Lamec é contraposto à “nova instrução” dada por Jesus a Pedro. 
Com o intuito de se perceber a ambiguidade da expressão, ambos os textos são escolhidos e 
analisados não só pelo fato de apresentarem o termo em foco, mas, também, por sinalizarem 
duas temáticas conflitantes no humano: vingança e perdão. O ser humano precisa escolher 
ser permanente em fazer o bem ou fazer o mal; em conceder o perdão ou praticar a vingança. 
Uma vez que a sentença de YHWH ressoa no Novo Testamento (Dt 32,35; Rm 12,19), a 
predominância das ações deve vir da instrução do Filho, que pede a prática da compaixão.   

Palavras-chave: Setenta vezes sete, Numerologia bíblica Sagrada Escritura, Lamec, Jesus. 
                                                                                                

Introdução

     O número sete e o número setenta são números significativos dentro da numerologia 
bíblica. Por numerologia compreende-se o elemento imagético presente na religião e na magia, 
revestido por um simbolismo típico e decifrável. Tratando-se da numerologia bíblica, isto é, os 
números e os seus respectivos significados dentro da concepção religiosa dos autores bíblicos, 
se pode apreender algumas significações de ordem simbólica/numérica: a) o número 3 trazendo 
a ideia de ressureição (Os 6,1-3; Jn 2,1; 1Cor 15,3-4) e limite para o perdão (Am 2,6; Jó 33,29); 
b) o número 4 como a indicação dos quatro pontos cardeais (Gn 2,10-14; Ez 1,16-20; 37,9); c) o 
número 10 expressando completude (Ex 20,1-17//Dt 5,5-21); d) o número 12 como a plenitude 



67

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

de Israel (Gn 29,32–30,26) e do colegiado apostólico (Mt 10,1-4//Mc 3,13-19//Lc 6,12-16); e) 
o número 14 apresentando uma gematria15 judaica com finalidade teológica (Mt 1,1-17); f) o 
número 24 interligando Israel com a Igreja (Ap 4,4.10-11); g) o número 40 para expressar a 
ideia de provação e durabilidade (Gn 7,4; Ex 16,35; 2Sm 5,4; 1Rs 19,8; Mt 4,3//Mc 1,13//Lc 
4,2; At 1,3).

Em o Novo Testamento, o número 7 também aparece com frequência: nas narrativas 
evangélicas encontra-se a tradição da multiplicação dos 7 pães (Mc 8,1-9//Mt 15,29-39); o 
tempo que Ana permaneceu casada (Lc 2,36); a junção de 7 espíritos imundos a um espirito 
predecessor (Lc 11,24-26); os 7 demônios que possuíam Maria de Magdala (Lc 8,2); os 7 
diáconos da igreja de Jerusalém (At 6,1-6), os 7 filhos de Ceva (At 19,13-16). No livro do 
Apocalipse, o uso do número é abundante: 7 igrejas e 7 espíritos (Ap 1,4); 7 estrelas e 7 castiçais 
(Ap 1,12-20); 7 selos (Ap 5,1); 7 anjos, cada qual com sua trombeta (Ap 11,15-18); 7 taças (Ap 
15,1̶ 16,21); 7 reis (Ap 17,10).   

Já para o número 70, detecta-se algumas referências como: 70 palmeiras de Elim (Ex 
15,27); a seleção de 70 anciãos (Nm 11,16-35); os 70 filhos de Gedeão (Jz 9,24); o fim do ciclo 
vital (Sl 90,10) e a duração do exílio em Babilônia (Jr 25,11). Utilizando um recurso literário 
do período dos selêucidas - profecia ex eventum, o redator de Dn 9,20-27 fala de “70 semanas”. 
A narrativa lucana traz a convocação de 70 discípulos (Lc 10,1-24).              
      O texto é analisado utilizando-se alguns elementos do método histórico-crítico, sem se 
ocupar, no entanto, com questões especificamente ligadas às fontes de Mateus (MARGUERAT, 
2015, p. 23-25) e às tradições pré-sacerdotais (NIHAN e RÖMER, 2015, p. 117) do grande 
bloco de Gn 1–11, um livro do AT e outro no NT, presente em basicamente todas as listas 
e catálogos bíblicos desde os primórdios do cristianismo (GONZAGA, 2019, p. 90-119). A 
pesquisa percorre brevemente o método do uso do AT no NT, pois a temática do estudo já 
permite entrever a alusão que o evangelista faz do texto de Gênesis. Assim, é verificado qual 
texto está mais próximo ao de Mt 18,21-22, se o hebraico ou o grego. 
       Totalidade, plenitude e completude são conceitos que encontraram personificação na expressão 
“setenta vezes sete”. Todavia, para além desses conceitos já apreendidos nas passagens de Gn 
4,23-24 e Mt 18,21-22, pode-se apreender um outro conceito relevante que parece demarcar 
o desejo de Lamec e a instrução de Jesus: o conceito de intensidade. As relações e tensões 
terminológicas que possam vir a aparecer, bem como as teologias subjacentes aos textos, serão 
levantadas e esboçadas por meio de uma análise dos mesmos. Para tanto, o que se tem de início 
é a própria expressão. É ela o ponto de partida para este estudo.
       

1.	 Delimitação e estrutura do texto (Gn 4,23-24) 

	 A perícope de Gn 4,17-24 está alocada no primeiro grande bloco do livro (Gn 1–11). Esta 
 
15	  4 + 6 + 4 = 14, que na numerologia judaica, representa as consoantes do rei Davi: (4) ד + (6) ו + (4) ד = 
14. Dessa forma, o evangelista elabora três sequências geracionais com o número 14, a fim de apresentar o tronco 
genealógico de Jesus ligado a Davi – uma releitura messiânica para/na comunidade mateana. 



68

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

 parte é denominada por alguns como “história das origens” ou “história primeva” (UERLINGER, 
2015, p. 144-167). Kevan compreende a perícope como uma extensão daquilo que começa a ser 
narrado em Gn 3,1. Ele deixa entrevisto o episódio de Lamec como uma sequência “natural” 
dos eventos decorridos após a transgressão no Éden (Gn 3,1-6) e o fratricídio de Caim (Gn 4,8) 
(KEVAN, 1963, p. 81). Uerlinger concebe a perícope de modo diferente. Para este autor, Gn 
4,1-26 forma uma unidade independente de Gn 3,1-24 (UERLINGER, 2015, p. 149). Clifford 
e Murphy enxergavam, neste mesmo texto, uma unidade textual toda linear. Na visão deles, 
a perícope insere-se no primeiro bloco dos tôlĕdôt (Gn 2,4a), que relata uma antropogonia 
com traços caracteristicamente distintos de Gn 2,4b-25 (CLIFFORD e MURPHY, 2018, p. 61). 
Diante destas três propostas, a de Uerlinger parece ser a que melhor se ajusta diante de uma 
sequência de narrações. Segundo ele, após Gn 2,4b–3,24, o texto de Gn 4,1-26 apresenta-se 
como uma unidade textual independente. Ele fundamenta a posição apresentando a seguinte 
estrutura: (UERLINGER, 2015, p. 149)

B. Gn 4,1-26      O Homem entre civilização e barbárie
      a 4,1-2        Nascimento de Caim e Abel
         b 4,3-16          Caim e Abel: fratricídio
         b’  4,17-24       De Caim a Lémek I
      a’ 4,25-26     Outros descendentes de Adão (até ’ènôš, “humano”)

     Os elementos que marcam as personagens diretas estão nos vv.23a-e (Lamec, Ada, Zila); 
os vv.23f-24b apresentam os personagens indiretos (homem, menino, Caim). O texto é de 
caráter poético (LIMA, 2005, p. 817-827). O v.23a aparece como introdução da fala de Lamec, 
personagem que já aparecera nos vv.18-19. No texto de caráter narrativo/genealógico (vv.17-
22) atesta-se que Lamec é filho de Matusael (v.18), marido de Ada e Zila (v.20) e pai de Jabal, 
Jubal, Tubalcaim, Noema (vv.20-22). Comparando a genealogia setita, que apresenta um 
segundo Lamec, de acordo com a visão de alguns autores (UERLINGER, 2015, p. 144-149;  
MCKENZIE, 1986, p. 54; ROGERS, 2021, p. 875-878), uma informação importante aparece 
no relato: Lamec I é filho de Matusael (Gn 4,18) e Lamec II é filho de Metusalém (Gn 5,25-
26), o que  é um pouco problemático, pois Mckenzie afirma que Matusael é uma variante de 
Matusalém, e Rogers, a respeito de Matusael, indica que: “Tem sido observada semelhança 
a Matusalém, pai de Lamec e filho de Enoque da linhagem de Sete (5,21,25)” (MCKENZIE, 
1986, p. 544; ROGERS, 2021, p. 989); portanto, o que se tem aqui é uma incongruência de 
opiniões, pois os mesmos autores que apresentam a distinção dos personagens apresentam 
a não distinção entre Matusael e Metusalém (MCKENZIE, 1986, p. 544), ou, pelo menos, 
reconhecem a problemática da questão (ROGERS, 2021, p. 989). 

2.	 Delimitação e estrutura do texto (Mt 18,21-22) 

         Mt 18,15-35 forma uma unidade textual coesa, na qual a temática do perdão dirime o 
discurso (vv.15-22) e a parábola (vv.23-35). Viviano, Cuvillier e Boring concebem todo o capítulo 



69

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

como um “discurso comunitário” (VIVIANO, 2018, p. 137; CUVILLIER, 2009, p. 85; BORING, 
2016, p. 998). Viviano considera os vv.21-22 como o início da parábola que se estende até o v.35. 
(VIVIANO, 2018, p. 137). Boring percebe que o redator mateano trabalhou em cima da seção de 
Mc 9,33-37, ampliando e inserindo “um discurso mais abrangente sobre a disciplina da igreja, com 
ênfase no perdão no interior da comunidade cristã” (BORING, 2016, p. 998). Diferente de Carson 
(CARSON, 2011, p. 78), que além de enfatizar uma outra temática correlata, concebe o grande 
trecho de 1-35, estendido até 19,1-2 – conclusão transicional que modifica os discursos. Brown 
também apresenta o capítulo como um sermão eclesial (BROWN, 2012, p. 262). Ele percebe que 
as cinco partes do evangelho (3,1–7,29; 8,1–10,42; 11,1–13,52; 13,53–18,35; 19,1–25,46) são 
estruturadas por uma narrativa e por um discurso; nesse caso, o sermão seria sobre a Igreja, e em 
toda esta parte (13,53–18,35) a cristologia e a eclesiologia sobressaem. 
        Pedro (v.21a) e Jesus (v.22a) são os personagens diretos, o diálogo ocorre na primeira 
camada – aquela da pergunta (Pedro) e da resposta (Jesus). Como personagem indireto está 
o “ὁ ἀδελφός μου/o meu irmão”, que, pelo contexto anterior (15,1), percebe-se que se trata 
do “irmão” em sentido coletivo – irmão comunitário, e não de André, irmão sanguíneo de 
Pedro (Mt, 4,18). Todavia, se os vv.15-20 falam de perdão em âmbito coletivo, a instrução 
dada a Pedro, no v.22b-c reflete o perdão no âmbito individual, como bem percebe France 
(FRANCE, 2007, p. 632). Este autor também nota que a fórmula “οὐ λέγω σοι/não te digo”, em 
aspecto negativo realça a figura e Jesus como o mestre não convencional, conforme as fórmulas 
positivas de Mt 5,22.28.32.34.39.44 (FRANCE, 2007, p. 636). Porém, pela evidência que se 
tem da alusão a Gn 4,24a-b, Caim e Lamec poderiam ser considerados como personagens 
imagéticos – pois estariam na mente do redator. 

 
Conclusão

          A expressão numérica (“setenta vezes sete”), localizada nos textos de Gn 4,24 e Mt 
18,22, possibilitou o itinerário temático percorrido neste estudo. As traduções e segmentações 
efetuadas a partir do texto hebraico e do texto grego nos deram condições de compreender 
como a lógica dos autores operava em cada cena. Em Gn 4,23-24, notamos que a narrativa 
genealógica, que começara em Gn 4,17, é “quebrada” de forma elegante pelo narrador, que já 
havia introduzido o personagem Lamec de dois modos: no v.18, Lamec é apenas mencionado 
na lógica da genealogia como filho de Matusael e tataraneto de Caim; no v.19, há uma mudança 
de cenário, o narrador interrompe o primeiro sub-bloco da narrativa genealógica (v.18) para 
apresentar uma ação de Lamec. 

Entre os dois sub-blocos das narrativas genealógicas, o evento ocorrido no v.19 pavimenta 
duas ações sequenciais que se desenrolarão ao longo de toda a perícope: a continuidade da 
linhagem cainita (vv.20-22) e o cântico vindicativo de Lamec, entoado para as suas mulheres 
(vv.23-24). O narrador não utiliza uma genealogia de padrão fixa e linear; tal fato permite que 
os personagens sejam descritos não somente em função da geração, mas, sobretudo, das ações. 
Antes que o cântico fosse entoado, temos uma informação importante sobre o seu compositor: 



70

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

ele é o primeiro bígamo insurgente no relato da criação e o progenitor daqueles que criaram 
uma cultura não agrícola (Gn 4,12).
           Com maestria e lógica narrativa, o narrador apresenta um material poético antigo nos 
lábios de Lamec – uma poesia que não exalta o Criador, mas somente a criatura (Rm 1,25). O 
cântico tem uma rima e um paralelismo visível de ser percebido. Os paralelismos são todos 
de ordem sintética, com exceção do último, e realçam as paridades entre as palavras: Ada e 
Zila/mulheres de Lamec; ouçam/escutem; um homem/um jovem; sete vezes/setenta vezes sete. 
Todavia, a grande beleza dessa poesia não se encontra no paralelismo métrico, e sim na rima. 

Lamec é “deflagrado” pela rima poética hebraica; seu egoísmo se dá de forma assonante: 
minha voz; eu disser; eu matei; me ferir; me contundi. A rima revela quem ele é. Ele é um pai 
que não pensa em seus filhos e um marido que não pensa em suas esposas; todas as suas ações 
são norteadas por seu ímpeto, por seu desejo e por suas ambições. Em outras palavras, Lamec 
representa alguém que sempre quer o que não é seu por direito. Ele tomou mulheres que não 
lhe pertenciam – como mostrou a forma verbal no Hiffil, tomou uma vida que não lhe pertencia, 
e por fim, pretende tomar um direito protetivo que pertencia ao seu ancestral. Não basta ser 
bígamo, não basta ser vitorioso no combate, não basta infundir uma nova cultura; no final das 
contas, Lamec nunca estará satisfeito.
            A forma rítmica do poema é quebrada por uma conjunção; o “porque” da frase é 
conclusivo e mostra que Lamec exige diante de suas esposas um direito de proteção que não 
lhe foi oferecido. Ao contrário do que aconteceu com o seu tataravô, Caim, que recebeu uma 
proteção de YHWH. Lamec não está preocupado com perdão e restauração, sua preocupação 
consiste em ser vingado. O narrador deixa uma ideia implícita com essa frase, porque a frase 
de Lamec com a qual faz uso da expressão revela o medo da retaliação. Pois a ordem conferida 
sobre Caim era “porque qualquer um que matar a Caim...”. Logo, deduz-se que a expressão 
proferida por Lamec é uma “fórmula de garantia” – pois o assassino não quer ser assassinado. 
Ele não é tão valente assim.  
           Jesus de Nazaré também faz uso da expressão. No discurso sobre a relação pessoal 
entre os irmãos da comunidade, o cuidado, e não a vingança, norteia todo o ambiente. Jesus 
ensina-nos que o perdão requer uma ação mais meticulosa do que pensamos. Não se trata em dá 
um abraço rápido e um ligeiro aperto de mãos. A primeira tentativa do v.15 ocorre em âmbito 
privado – ofensor/ofendido. Uma vez que o ofensor não cede o perdão (v.16), a questão vai 
para a esfera pública – ofensor/ofendido/testemunhas. Se a segunda também não funcionar, 
como uma última tentativa, a questão passa receber uma intervenção de ordem mais jurídica e 
pública, pois agora, diante da assembleia estará somente o ofensor. É aqui que a amplidão do 
conceito de perdão começa a ter forma, pois, diante de três tentativas não exitosas, Pedro já 
amplia a questão. 

Na comunidade mateana, a regra judaica que estipulava a cota para o perdão não é 
aceita. Por sete já teríamos uma boa definição do que deve ser o perdão: o perdão deve ser algo 
pleno, completo, total, perfeito e fisionômico – como estava a terra após o sétimo dia. Com a 
percepção numérica de Pedro a comunidade já encontraria um grande salto quantitativo nas 
questões tratativas. Porém, Jesus “caminha mais uma milha”.



71

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

           Diante das expressões dispostas nos lábios de Jesus e Pedro, percebe-se que Pedro está  
equivalente a Caim em sentido neutro; Jesus, por sua vez, está equivalente a Lamec em sentido 
positivo. A expressão numérica (“setenta vezes sete”) encontra outra temática: perdão. Se em 
Gn 4,24 a expressão servia como uma “fórmula de garantia” contra a retaliação “justificada”. 
Aqui ela serve para indicar a marca que cada discípulo deve ter. Uma mesma expressão nos 
lábios de personagens tão diferentes evidencia a nossa postura enquanto cristãos, pois sobre nós 
não deve ser entoado o cântico da espada, mas, sim, a oração do Pai nosso que diz “perdoa as 
nossas dívidas, assim como nós perdoamos os nossos devedores...” (Mt 6,12; Lc 11,4). 
         É no âmbito do perdão que a comunidade deve caminhar, e não da vingança. Se em Lamec 
a teologia do “vingador de sangue” está patente (Nm 35,9-34), em Jesus está realçada a infinita 
misericórdia de Deus para com todos os homens. Com Jesus, aprendemos a não matar alguém 
por nos ferir ou por nos contundir. A lógica do Novo Moisés é o inverso do individualismo e 
do rancor lamequiano, ele nos diz: “Ao que te ferir numa face, oferece-lhe também a outra; 
e ao que te houver tirado a capa, nem a túnica recuses” (Lc 6,29). À resposta iracunda do 
ancestral de Lamec dada a Deus, “sou eu guardador do meu irmão?” (Gn 4,9), Jesus responde: 
“...guardava-os em teu nome que me deste; guardei-os e nenhum deles se perdeu” (Jo 17,12). 
A pergunta se faz ecoar nestes tempos tão violentos e vingativos: “Onde está o teu irmão”? que 
nossas ações em prol do próximo sejam as melhores respostas.

Referências bibliográficas

ALAND, B. ALAND, K. et al (Eds.). Novum Testamentum Graece. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellchaft, 2012.
BARBAGLIO, G. O Evangelho de Mateus. In: BARBAGLIO, G; FABRIS, R; MAGGIONI, B. 
(Orgs.). Os Evangelhos (I). São Paulo: Edições Loyola, 1990, p. 33-295.
BARRERA, J. T. A Bíblia judaica e a Bíblia cristã: introdução à história da Bíblia. Rio de 
Janeiro: Vozes, 1996.
BEALE, G. K. Manual do uso do Antigo Testamento no Novo Testamento: exegese e 
interpretação. São Paulo: Vida Nova, 2013. 
BÍBLIA de Jerusalém. Nova ed. ver. a ampl. 2. impr. São Paulo: Paulus, 2003.
BORING, M. G. Introdução ao Novo Testamento: História, literatura e teologia (Vol II). São 
Paulo: Academia Cristã/Paulus, 2016.
BLOMBERG, C. L. Mateus. In: BEALE, G. K.; CARSON, D. A. (Orgs.). Comentário do uso 
do Antigo no Novo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2014, p. 1-138.
BROWN, R. E. Introdução ao Novo Testamento. São Paulo: Paulinas, 2012 [2ª ed].
CARSON, D. A. O comentário de Mateus. São Paulo: Shedd, 2011
CARTER, W. O Evangelho de São Mateus: comentário sociopolítico e religioso a partir das 
margens. São Paulo: Paulus, 2002. 
CASSUTO, U. A Commentary on the Book of Genesis: From Adam to Noah – Genesis I-VI 
8 [Part I]. Illinois: Skokie, 2005.



72

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

CUVILLIER, E. O Evangelho segundo Mateus. In: MARGUERAT, D. (Org.). Novo 
Testamento: história, escritura e teologia. São Paulo: Edições Loyola, 2015 [3ª ed.] p. 81-106. 
ELLIGER, K. RUDOLPH, W. (Eds.). Bíblia hebraica Stuttgartensia. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellchaft, 1997. 
EVANS, C. A. O uso do Antigo no Novo Testamento. In: MCKNIGHT, S; OSBORNE, R. G. 
(Orgs.). Faces do Novo Testamento: Um exame das pesquisas mais recentes. Rio de Janeiro: 
CPAD, 2018. p.141-160.
FOUKES, F. qayin I. In: VANGEMEREN, W, A. (Org). Novo Dicionário Internacional de 
Teologia do Antigo Testamento [Vol. IV]. São Paulo: Cultura Cristã, 2011, p. 1123-1249. 
FRANCE, R. T. The Gospel of Matthew. Michigan: Eerdmans, 2007.
GONZAGA, W. Compêndio do Cânon Bíblico. Listas bilíngues dos Catálogos Bíblicos. 
Antigo Testamento, Novo Testamento e Apócrifos. Rio de Janeiro, EdiPUC-Rio; Petrópolis: 
Vozes, 2019.
GONZAGA, W. Um Cristo compassivo e misericordioso (Lc 15,11-32). In: FERNANDES, 
L.A. (org.). Traços da Misericórdia de Deus segundo Lucas. Santo André – Rio de Janeiro: 
Academia Cristã – PUC-Rio, 2016, p. 92-112. 
GONZAGA, W.; ALMEIDA FILHO, V. S. Misericórdia: uma expressão do amor entranhado de 
Deus. Uma leitura linguística e teológica de Lc 7,11-17. Pesquisas em Teologia, Rio de Janeiro, 
v.3, n.6, p. 285-312, jul./dez. 2020. Doi: https://doi.org/10.46859/PUCRio.Acad.PqTeo.2595-
9409.2020v3n6p285   
GONZAGA, W.; BELEM, D. F. A Vida segundo o Cristo compassivo e misericordioso. Estudos 
Bíblicos, 37(143), 2021, p. 127-143. Doi: https://doi.org/10.54260/eb.v37i143.13
GONZAGA, W; RAMOS. D; CARVALHO, Y. O uso de citações, alusões e ecos do Antigo 
Testamento na epístola de Paulo aos Romanos. Revista Kerygma, v. 15, n. 2, p. 9-31, jun/dez. 
2020. Doi: http://dx.doi.org/10.19141/1809-254.kerygma.
HAGNER, D. A. Matthew 14-28 [33b]. Michigan: Zondervan, 1995.
HAGNER, D. A.; Mateus: judaísmo cristão ou cristianismo judaico? In: MCKNIGHT, S. 
OSBORNE, R. G. (Orgs.). Faces do Novo Testamento: um exame das pesquisas mais recentes. 
Rio de Janeiro: CPAD, 2018. p. 280-299. 
HAYS, R. B. Echoes of scripture in the letters of Paul. Connecticut: Yale University Press, 
1989.
HOLLADAY, W. L. Léxico hebraico e aramaico do Antigo Testamento. São Paulo: Vida 
Nova, 2010. 
HOWARD Jr, D. M. Tendências recentes nos estudos dos Salmos. In: BAKER, W. M; ARNOLD, 
B. T. (Orgs.). Faces do Antigo Testamento: um exame das pesquisas mais recentes. Rio de 
Janeiro: CPAD, 2017, p. 323-362. 
KEVAN, E. F. Gênesis. In: DAVIDSON, F; ALAN, M. STIBBS; KEVA, E. F. (Orgs.). O Novo 
comentário da Bíblia. São Paulo: Vida Nova, 1963, p. 81-118. 
KINDER, D. Gênesis: introdução e comentário. São Paulo: Vida Nova, 1979. 
LIMA, M. L. C. Identificação e caracterização da poesia hebraica bíblica. Teocomunicação, v. 
34, n. 146, p. 817-850, dez. 2004. 



73

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

LIMA, M. L. C. Exegese bíblica: teoria e prática. São Paulo: Paulinas, 2014.
MCKENZIE, J. L.  Dicionário bíblico. São Paulo: Paulus, 1984.
NIHAN, CH. RÖMER, TH. O debate atual sobre a formação do Pentateuco. In: RÖMER, T.H.; 
MACHI, J-D.; NIHAN, CH. (Orgs.). Antigo Testamento: história, escritura e teologia. São 
Paulo: Edições Loyola, 2015 [2ª ed.] p. 108-143. 
MARGUERAT, D. O problema sinótico. In: MARGUERAT, D. (Org.). Novo Testamento: 
história, escritura e teologia. São Paulo: Edições Loyola, 2015 [3ª ed.], p. 15-44.
MURPHY, R. E. CLIFFORD, R. J. Gênesis. In: BROWN, R. E. FITZMYER, J. A. MURPHY, 
R. E. (Orgs.). Novo comentário bíblico São Jerônimo: Antigo Testamento. São Paulo: 
Paulus, 2018. p. 59-128.
RAHLS, A. HANHART, R. (Eds). Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX 
interpretes edididt Alfred Rahls: Stuttgart: Deutsche Bibelgesellchaft, 2006. 
ROGERS, J. S. Lameque. In: FREEDMAN, D, N. (Org.). Dicionário da Bíblia Eerdmans: 
exegético, expositivo, abrangente, histórico e atualizado. São Paulo: Hagnos, 2021, p. 875-878.
ROSS, A. P. Creation and Blessing: A Guide to the Study Exposition of the Book of Genesis. 
Michigan: Baker Book House, 1988.
STALLMAN, R. C. Lameque. In: VANGEMEREN, W, A. (Org). Novo Dicionário Internacional 
de Teologia do Antigo Testamento [Vol. III]. São Paulo: Cultura Cristã, 2011, p. 863-865. 
SEFARIA. Baraíta Yomah 87b. Disponível em: https://www.sefaria.org texts. Acesso em 15 
Jul. 2024.
SILVA, C. M. D. Metodologia de exegese bíblica: versão 2.0. São Paulo: Paulinas, 2022 [4ª 
ed.].
UEHLINGER, CH. Gênesis 1-11. In: RÖMER, TH; MACHI, J-D; NIHAN, CH. (Orgs.). 
Antigo Testamento: História, escritura e teologia. São Paulo: Edições Loyola, 2015 [2ª ed.], 
p. 144-165. 
VIVIANO, B. T. O Evangelho segundo Mateus. In: BROWN, R. E; FITZMYER, J. A; 
MURPHY, R. E. (Orgs.). Novo comentário bíblico São Jerônimo: Novo Testamento e artigos 
sistemáticos. São Paulo: Paulus, 2018. p. 131-216. 
VON RAD, G. Genesis: A commentary. Pennsylvania: Westminster Press, 1972. 
WALTKE, B. K. Gênesis. São Paulo: Cultura Cristã, 2019. 
WEGNER, U. Exegese do Novo Testamento: manual de metodologia. Rio Grande do Sul: 
Sinodal; São Paulo: Paulus, 2002. 
WENHAM, G. J. Genesis 1-15. Word Biblical Commentary [I]. Texas: Word Books, 1987. 
WESTERMANN, C. Genesis 1-11: A Commentary. Minnesota: Augsburg Publishing House, 
1984. 



74

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Catequese e literatura: 
caminhos da inculturação

Luís Oliveira Freitas
Doutorando em Teologia Sistemático-Pastoral, PUC-Rio

E-mail: luis-freitas@uol.com.br

Resumo

Na Evangelii Nuntiandi, Papa Paulo VI expressa que a ruptura entre Evangelho e cultura constitui 
o drama de nossa época, sobretudo, no que se refere à ação evangelizadora. Tal fato acaba 
favorecendo à distância entre catequese com seu processo formativo doutrinal além da prática 
sacramental e a arte literária que costuma ser vista como entretenimento ou a representação 
da realidade social. A partir da década de 1970, desenvolveu-se na vida eclesial a teologia 
da inculturação e por meio dela, é possível pensar na interação entre catequese e literatura, 
principalmente na contribuição que a arte literária pode oferecer na reflexão e na prática 
catequética. Essa comunicação tem como principal objetivo apontar as possíveis aproximações 
que há entre catequese e literatura e como esta, sobretudo, a prosa ficcional da realidade secular 
pode inspirar o processo de catequese inculturada, visto que a linguagem literária pode atingir 
lugares onde raramente o agente de pastoral ou o catequista se faz presente. É um trabalho 
bibliográfico de caráter descritivo e interpretativo que se fundamenta em documentos do 
Magistério eclesial e em teólogos e catequetas que tratam da temática teológica e literatura que, 
consequentemente, podem trazer contribuição na reflexão da utilização do texto literário no 
processo de inculturação da catequese.

Palavras-chave: Evangelização e catequese. Inculturação. Literatura.

Introdução

O anúncio missionário e a catequese são tarefas da Igreja que precisam levar em conta 
a cultura do interlocutor. Para isto é preciso manter um diálogo profícuo entre os elementos 
culturais e o Evangelho a fim de que o evangelizador possa traduzir a mensagem da qual é 
portador na linguagem daquele a quem se dirige. Quanto à catequese inculturada a partir da 
literatura, faz-se necessária uma boa reflexão para verificar os aspectos da arte literária que 
podem ser compatíveis com a Boa-Nova de Jesus e, assim, contribuir na ação evangelizadora e 
catequética da Igreja.

O objetivo deste ensaio consiste em apresentar a importância da arte literária própria da 
realidade secular no processo da catequese inculturada considerando o fato de que esse tipo de 
obra artística normalmente chega a lugares onde raramente o missionário ou o catequista se 
fazem presentes. Trazer obras literárias para o ambiente da evangelização e da catequese com sua 
problemática existencial, social e religiosa pode ser uma forma de conhecer melhor essas realidades 



75

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

diferentes e promover meios de estabelecer o diálogo entre elas e a mensagem catequética.
O ensaio é constituído de duas partes, sendo que na primeira, há alguns esclarecimentos 

para ajudar na compreensão dos termos catequese e literatura, bem como situar essas áreas 
do conhecimento na trajetória histórica da Igreja. Na segunda parte, abordam-se alguns 
aspectos acerca da inculturação e como a arte literária pode se fazer presente nesse processo. 
É um trabalho bibliográfico com metodologia descritiva e analítica cujas ideias teóricas de 
documentos do Magistério eclesiástico, de teólogos e cientistas da religião são importantes na 
busca de elementos capazes de favorecer o diálogo entre catequese e literatura e como isso pode 
contribuir para uma ação catequética inculturada.

1. Catequese e literatura na vida da Igreja

Catequese e literatura são áreas distintas do conhecimento humano, pois apresentam suas 
próprias especificidades, mas podem estabelecer laços entre si e, desse diálogo, brotar iniciativas 
inovadoras capazes de favorecerem-se mutuamente. A catequese tem sua base epistemológica 
na ciência teológica e consiste numa ação eclesial a serviço da evangelização, como momento 
propício para o aprofundamento da fé acolhida no querigma. É uma parte importante de um 
processo mais amplo que é o anúncio do Evangelho para fazer discípulos missionários de Jesus 
Cristo. Sua realização se dá numa dinâmica de comunhão e participação, num caminho sinodal 
que envolve toda a comunidade cristã com seus diferentes ministérios e segmentos pastorais a 
fim de atingir as diferentes realidades sociais e existenciais. 

Por ser parte da ação evangelizadora da Igreja, a catequese apresenta natureza própria, 
objetivo, metodologia e linguagem. Sua finalidade primordial é o amadurecimento da fé de quem 
se converte à vida cristã. Ela se situa no segundo momento da ação evangelizadora, precedida 
do anúncio querigmático missionário e continuada pela ação pastoral do cristão na comunidade 
eclesial. Nessa etapa da evangelização se estrutura a conversão e configura-se a identidade cristã, 
definindo-se em torno de três polos essenciais: a Palavra de Deus, pois comunica Cristo e sua 
mensagem; a fé, que amadurece ao longo do processo; e a própria Igreja, visto que a catequese é 
expressão da realidade eclesial e sua missão (ALBERICH, 2004, p. 93-94).

O atual Diretório para a catequese expressa que a ação catequética é um agir eclesial que 
faz ressoar o anúncio pascal do Senhor no coração de cada pessoa de boa vontade que já recebeu 
o anúncio missionário para ajudá-lo a fundamentar e aprofundar a fé acolhida a fim de que sua 
vida seja inteiramente transformada (DCq 51). A catequese é um ato vivo da tradição eclesial 
a serviço da transmissão daquilo que a Igreja crê, ora, celebra e vive, cujos elementos que a 
constituem como objetivos a serem alcançados, conteúdo a ser abordado, metodologias a serem 
aplicadas, formação de seus agentes, planejamentos e outros fatores, sejam compreendidos 
dentro do horizonte da comunidade cristã (CELAM, 2007, p. 101).

A literatura, por sua vez, caracteriza-se como um saber artístico que reflete sobre temas 
relacionados à vida humana, nos âmbitos social e existencial, mas o faz numa linguagem 
peculiar de caráter figurativo e metafórico. Enquanto arte, produz um conhecimento criativo 
que se difere daquele da ciência haja vista sua condição não utilitária. Em geral, ela é vista pela 



76

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

sociedade, como algo voltado para o entretenimento, leitura prazerosa que faz a pessoa sair 
de sua realidade cotidiana e mergulhar num mundo de fantasia, numa espécie de catarse das 
agruras da vida. Além disso, a arte literária tem o poder de conduzir o ser humano a profundas 
reflexões de cunho filosófico, psicológico, social, político e religioso. 

O termo literatura reporta-nos à ideia de determinada produção escrita, porque o lexema 
em si deriva por via erudita do latim literatura que provém de littera, em português, letra, e, 
durante toda a Antiguidade Clássica e até o Medievo, relacionava-se com as letras do alfabeto, 
a arte de escrever e ler, a gramática, a erudição, a prática de textos em geral, designando 
um conjunto de obras escritas praticamente como se entende atualmente por bibliografia. 
Os teólogos Tertuliano, Cassiano e São Jerônimo afirmam que litteratura designa corpus de 
textos seculares e pagãos, em oposição ao lexema scriptura, que se referia ao corpus de textos 
sagrados, inspirados por Deus (SILVA, 1986, p. 2). O termo era empregado de forma ampla, 
fazendo referência a tudo que é impresso ou manuscrito, não se limitando apenas à ficção, mas 
à história, filosofia, ciência e eloquência (COMPAGNON, 2014, p. 31).

A partir da segunda metade do século XVIII, o conceito de literatura se específica mantendo 
conexões mais estreitas com as transformações europeias daquele período, adquirindo seu 
atual significado, isto é, apresenta-se como uma arte particular, específica, conjunto de textos 
resultantes da atividade criadora do homem (SILVA, 1986, p. 3-10). Passa a ser vista como 
expressão da beleza e da verdade existente na essência dos seres, das coisas e dos fatos. Seu 
conceito adquire sentido restrito o que faz estabelecer uma fronteira entre o literário e não literário 
(COMPAGNON, 2014, p. 31-32). No Romantismo, a literatura passa a ser compreendida como 
a narrativa de ficção (romance, conto, novela), o texto teatral ou dramático e a poesia, sendo que 
os dois primeiros se identificam com a prosa e o terceiro com o verso, além de manter estreitas 
relações com a nação e sua história (COMPAGNON, 2014, p. 32).

Como toda linguagem, a principal função da arte literária é estabelecer a comunicação 
na sociedade humana. Para Nelly Coelho, suas funções se integram em dois grandes grupos: a 
estética ou não utilitária que visa atingir a emoção, diversão e prazer, como a poesia, o teatro 
e o romance; e a ética ou utilitária, cujo objetivo é ensinar, aliciar, convencer, como a oratória, 
literatura moralizante ou didática. Entretanto, não é o gênero em si que determina a função da 
obra, mas sua intencionalidade essencial (COELHO, 1976, p. 31).

Entre a reflexão teológica catequética e literatura, há ponto de aproximação bem como aqueles 
que distanciam as duas áreas. Nos escritos teológicos dos primeiros séculos do cristianismo, apesar 
da influência das marcas literárias da época como linguagem narrativa e simbólica, metáforas e 
alegorias, hinologia, havia rejeição da arte literária do mundo greco-romano por parte dos cristãos 
que a consideravam pecaminosa, enganadora do espírito humano, invencionice, pois fomentava a 
prática dos vícios e da corrupção, conforme atesta Santo Agostinho:

Mas, certamente, nenhum desses mestres, trajados de capa magistral, se conservaria 
calmo ao ouvir um colega, nascido do mesmo pó, proclamar: “Homero imaginava 
essas ficções e atribuía aos deuses os vícios humanos; eu preferia que nos trouxesse 
as perfeições divinas”. Mas seria mais exato dizer que Homero, inventando tais 



77

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

coisas, atribuía qualidades divinas a homens viciados, a fim que os vícios não fossem 
considerados como tais, e quem os comete pareça imitar, não homens corruptos, mas 
divindades celestes (AGOSTINHO, 1984, p. 36).

A  Escolástica medieval distanciou ainda mais a reflexão teológica catequética da literatura. 
Santo Tomás de Aquino expressa que a linguagem das comparações e das representações 
poéticas não deve ser empregada na doutrina sagrada, a não ser as metáforas mais sublimes 
atribuídas a Deus, conforme se observa nas Escrituras (AQUINO, 2020, p. 13). Em oposição a 
esse pensamento, os pregadores da Idade Média costumavam utilizar meios poéticos diversos 
em sua prática missionária por meio de sermões, poemas, hagiografias e narrativas dos atos 
fantásticos dos santos da época.

O humanismo renascentista com seu forte racionalismo promoveu a completa dissociação 
entre reflexão teológica catequética e literatura na modernidade. A catequese dos tempos 
modernos deu prioridade a um ensino doutrinal de caráter lógico que se manifestou por meio 
de conceitos objetivos e precisos distantes da linguagem poética e metafórica. Enquanto a 
mensagem catequética foi condensada nos catecismos em linguagem racional e conceitual, a 
arte literária não mais aceita dependência ao pensamento teológico doutrinal, emancipando-se 
deste e enveredando nas vias da estética moderna.

A partir do final do século XIX e início do século XX, diante da realidade de precisão 
racional da teologia neoescolástica e da catequese doutrinal, brota a necessidade de uma 
linguagem que contemple a realidade humana em vista de melhor compreensão dos conceitos 
doutrinais na vida de cada pessoa. Passa a surgir certo interesse teológico pela literatura, 
buscando compreender não somente os conceitos da tradição teológica cristã, mas também 
interessando-se pela vivência concreta desses conteúdos. Começa-se, pois, estabelecer a inter-
relação entre a reflexão teológica catequética e literatura, observando-se a estreita relação entre 
a Palavra de Deus da Sagrada Escritura com a palavra poética que evoca os mistérios mais 
profundos da alma humana e faz conduzir a pessoa a uma intensa experiência do amor de Deus 
por meio da palavra do Evangelho (RAHNER, 1963, p. 453-462).

Na América Latina, na década de 1960, os teólogos Pedro Trigo e Gustavo Gutierrez se 
destacam como pioneiros nesse debate da reflexão teológica e literatura. Ressaltam que temas 
teológicos como a esperança, a vida eterna, o temor do inferno, a comunhão das pessoas entre 
si e com Deus, busca do mundo de paz e liberdade, presença da Igreja e outros encontram-
se largamente presentes na literatura desse continente que pode ser interpelada pela reflexão 
teológica. No Brasil, há vários autores que também desenvolveram reflexões valiosas dessa 
interface teologia e literatura entre os quais podemos destacar Antônio Manzatto e Maria Clara 
Bingemer cujos estudos partem sempre do aspecto da vida humana estabelecendo caráter 
interrelacional entre os dois segmentos do saber.

2. Caminhos de inculturação da catequese a partir da arte literária

A catequese, por ser uma ação eclesial inserida no contexto do anúncio do Evangelho 



78

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

para formar discípulos missionários de Jesus, necessita não apenas da boa mensagem de que é 
detentora, mas também de metodologia e linguagem capazes de atingir o interlocutor e introduzi-
lo na vida cristã. Precisa aprofundar o querigma acolhido e transmita ao candidato, catecúmeno 
ou catequizando, os elementos fundamentais à vivência cristã tanto de modo pessoal, como 
nas dimensões comunitária e social. É um processo que exige profunda interação fé e vida que 
se dá mediante uma verdadeira inculturação que vá além da simples adaptação da mensagem, 
mas faça parte de uma jornada global e progressiva em que lentamente o Evangelho penetre no 
íntimo das pessoas e dos povos (DCq 395).

A inculturação consiste no processo de encarnação da mensagem evangélica nas culturas, 
preocupação esta que remonta às origens do cristianismo e da própria história da salvação. Mas 
enquanto conceito teológico, o termo inculturação é de uso recente empregado “pelo magistério 
e pelos teólogos para indicar o diálogo entre Evangelho e cultura, entre Evangelho e religiões, 
entre Evangelho e civilização e entre Evangelho e sociedade na missão evangelizadora da 
Igreja” (PAULO, 2014, p. 77).

A comunidade cristã e, consequentemente a ação catequética, ao estabelecerem diálogo 
entre Evangelho e culturas contemporâneas, são chamadas a olhar a sociedade em que vive, 
com espírito de fé, descobrindo seus fundamentos culturais e observando os aspectos em que 
ela está sedenta do amor de Deus (DCq 324). As tendências culturais hodiernas como a escola, 
a pesquisa científica, as mídias sociais, a literatura, a música e as expressões artísticas em geral, 
são os modernos areópagos, nos quais o processo evangelizador catequético pode acontecer de 
forma inculturada.

No caminho de inculturação da catequese a partir da literatura, é necessário estabelecer o 
diálogo entre essas duas áreas que embora distintas, apresentam pontos de aproximação. Para 
Bingemer (2015, p. 15-16), a palavra é um desses elementos, visto que catequese e literatura 
a têm como principal meio de transmissão de sua mensagem. A catequese, sendo ministério 
da palavra, tem a finalidade de comunicar o anúncio de Cristo (ALBERICH, 2004, p. 94) 
para iluminar os cristãos na sua vivência comunitária e missionária. Na literatura, os poetas e 
escritores utilizam a palavra como matéria-prima para sua produção artística. Segundo a Bíblia, 
foi pela palavra que Deus criou todas as coisas e tudo o que existe no mundo foi feito mediante 
a ação da palavra (Jo 1,3).

A mística constitui outro elemento importante comum às duas áreas, pois é capaz de levar 
o ser humano a transcender a realidade imanente. Na catequese, ocorre um verdadeiro processo 
místico, pois o candidato é conduzido pelo catequista a uma experiência mistagógica por meio 
da linguagem ritual, sinais litúrgicos, simbologia e da beleza do ser cristão. Na arte literária, 
a mística se dá quando poetas e escritores, não se sentem plenamente satisfeitos com a vida 
presente e anseiam pelo futuro na busca de experiências amorosas, enamorando as pequenas 
grandes coisas atentos aos sinais do cotidiano (TEIXEIRA, 2014, p. 9).

A aproximação entre catequese e arte literária pode dar-se por meio de elementos como: 
a temática da existência do ser humano, o valor da pessoa na sociedade, a problemática dos 
direitos humanos, busca da paz interior e social, a memória individual e coletiva, a reflexão sobre 
vida e morte, a busca da transcendência e outros. A catequese tem como tarefa a transmissão 



79

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

das verdades bíblico-dogmáticas, dos valores morais e psicoespirituais, capazes de configurar 
o cristão na comunidade. E neste ponto, a literatura pode oferecer sua contribuição, já que sua 
linguagem é marcada por características existencial e social, fato este que ajuda a traduzir a 
mensagem da fé cristã na vida cotidiana.

A produção literária secular, mesmo que não aborde temas estritamente religiosos, pode 
se constituir em meio que favoreça o processo evangelizador catequético de nossos tempos. 
Como exemplo, é oportuno citar alguns elementos do romance Torto arado, de Itamar Vieira 
Júnior, uma narrativa ficcional contemporânea publicada no fim da segunda década do século 
XXI. O foco principal da obra não é a temática religiosa em si, muito menos catequética, mas 
que se torna perceptível no conjunto da trama. 

Para Manzatto (1994, p. 69), o critério determinante da importância teológica (e, 
consequentemente catequética), de uma obra literária não é a presença de termos ou personagens 
que remetem o leitor à realidade religiosa ou eclesial em si, mas a profundidade com que se 
aborda a problemática humana. Seguindo esse raciocínio, observa-se que o romance de Itamar 
Júnior está cheio dessas linguagens referentes à realidade humana como: a vida comunitária 
com seu desafio da sobrevivência e caráter festivo, a ética e solidariedade, a questão agrária, a 
memória coletiva e outros fatores. Essas temáticas mantêm profunda relação com a mensagem 
proclamada pela catequese na comunidade de fé.

Neste ensaio, serão destacados três desses fatores que mantêm forte correspondência com 
a proposta catequética. O primeiro é justamente o valor da vivência comunitária manifestada no 
trabalho da terra e nas festividades religiosas do jarê, uma expressão religiosa afro-brasileira, 
em que se percebe forte sincretismo com o catolicismo popular. Na trama romanesca, os 
personagens habitam o fictício povoado quilombola de Água Negra, sertão baiano, sendo unidos 
tanto pelas relações de parentesco, quanto pelas questões étnicas, sociais e religiosas. Todos 
os moradores são afrodescendentes e para poderem construir sua casa naquela localidade e 
sustentar sua família, são obrigados a trabalhar nas plantações do proprietário a semana inteira, 
sem receberem salário nenhum, usufruindo apenas dos frutos de suas pequenas roças: 

Podia construir casa de barro, nada de alvenaria, nada que demarcasse o tempo de 
presença das famílias na terra. Podia colocar roça pequena para ter abóbora, feijão, 
quiabo, nada que desviasse da necessidade de trabalhar para o dono da fazenda, afinal, 
era para isso que se permitia a morada” (Vieira Júnior, 2021, p. 41).

Embora todos vivam e trabalhem em terras que não lhes pertencem legalmente, não ficam 
sucumbidos à tristeza, mas se encontram, festejam e se ajudam mutuamente. Os momentos 
festivos que favorecem o encontro entre eles são justamente os da prática religiosa do jarê, na 
casa de Zeca Chapéu Grande, pai das protagonistas da obra, Bibiana e Belonísia, que ocorriam até 
mesmo em tempo de seca: “Foi naquele período, nas festas de jarê que continuavam a acontecer, 
mais modestas, mas na esperança de se mobilizar o panteão de encantados para que trouxessem 
a chuva e a fertilidade à terra [...]” (VIEIRA JÚNIOR, 2021, p. 80). As festas dos encantados 
revigoravam as forças daqueles agricultores, animando-os a não perderem sua esperança.



80

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

É possível observar, neste aspecto da vida comunitária, um forte paralelo entre a narrativa 
de Itamar e a catequese, pois esta tem como finalidade aprofundar a fé cristã em vista de uma 
vivência na comunidade eclesial, procurando ser fraternalmente solidário com seu semelhante, 
em atitude de compaixão um pelo outro, expressão do amor de Deus por nós. Na comunidade 
quilombola de Torto arado, essa vivência comunitária, solidária, também se faz presente na vida 
daqueles pequenos agricultores explorados pelo sistema do latifúndio. Zeca Chapéu Grande, 
por exemplo, está sempre pronto a acolher quem o procura para alguma cura espiritual e até 
mesmo física, já que é chefe de uma casa de jarê.

O segundo fator a ser destacado é a própria questão agrária, que é praticamente o centro da 
obra de Itamar, revelando, assim, as problemáticas enfrentadas pelas comunidades quilombolas 
brasileiras. Mesmo que a terra não lhes pertença e seja explorados pelo latifúndio, os personagens 
devotam profundo amor à terra. Zeca Chapéu Grande e sua filha Belonísia, personagens da 
trama, têm o costume de se deitarem no chão para experimentarem essa profunda unidade 
homem e terra.

Quando estava sozinha e sabia que não a observariam com estranheza pelo seu ato, 
deitava no chão, como viu seu pai fazer inúmeras vezes. Tentava escutar os sons mais 
íntimos, dos lugares mais recônditos do interior da terra, para livrar o plantio da praga, 
para reparar as dificuldades e ajudar na colheita (VIEIRA JR., 2021, p. 254).

Tal fator também apresenta estreita correspondência com a mensagem catequético, visto 
que a Bíblia, principal texto da catequese, também acentua a temática da terra ao voltar-se 
sempre para a beleza da criação e pela promessa de uma terra aos descendentes de Abraão, a 
Terra Prometida, que precisou ser conquistada mediante a luta organizada e a fé do povo de 
Israel. A reflexão da Terra Prometida no texto bíblico estabelece elo com a terra das comunidades 
quilombolas, conforme apresentada na narrativa de Itamar Júnior, mostrando a importância 
de se ter um lugar para construir a moradia onde a família pode constituir seu lar e viver em 
fraternidade, sendo expressão do amor de Deus ao mundo. 

O terceiro fator diz respeito à religiosidade popular, em que se observam as práticas 
sincréticas envolvendo expressões de matriz africana e manifestações do catolicismo. Tal fato 
se dá porque as festas das entidades espirituais do jarê são celebradas segundo o calendário 
santoral da Igreja católica, bem como a existência do batismo das crianças na Igreja católicas e 
das romarias aos festejos de Bom Jesus da Lapa em pagamento de promessas: “A romaria era 
também para agradecer a chuva, ainda que cada vez mais parca. Por isso muitos moradores, 
principalmente os mais antigos, partiram naquela viagem. Caminharam por dezessete dias, ida 
e volta...” (VIEIRA JÚNIOR, 2021, p. 157). Tomando esse elemento como ponto de partida, a 
catequese pode promover a reflexão sobre o diálogo entre práticas religiosas diversas existentes 
em nosso país, sobretudo, as da comunidade negra e, assim, ajudar no processo de inculturação 
do Evangelho nessas realidades muitas vezes discriminadas pela Igreja, devido ao pouco 



81

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

conhecimento que ela tem de tais realidades.

Conclusão

O processo de inculturação da catequese vai além do simples paralelo estabelecido 
entre o Evangelho e uma determinada cultura em si. No entanto, este pode ser o primeiro 
passo para tal fato acontecer, pois não é possível realizar a encarnação da mensagem evangélica 
desconhecendo completamente o chão concreto a que ela se destina. A arte literária pode ser 
um oportuno instrumento capaz de ajudar o missionário e o catequista a compreender a cultura 
de um determinado povo a fim de este possa perceber com maior profundidade certas nuances 
culturais e isto favoreça a tradução da mensagem catequética.

A própria linguagem narrativa presente na obra romanesca de ficção pode também 
contribuir na compreensão da mensagem catequética, pois substitui a linguagem conceitual, 
de caráter abstrato, que foi empregada no espaço catequético durante muito tempo. Embora 
haja resistência dessa linguagem racional que teima em se manter nos nossos dias por grupos 
tradicionais, herméticos, que acreditam que a pessoa só é catequizada se houver o aprendizado 
dos conceitos apresentados no catecismo, é possível não somente pensar numa catequese 
narrativa, mas sobretudo, implementá-la nas comunidades eclesiais. Por trás de uma linguagem 
que revela fatos da vida cotidiana como a narrativa de ficção, sobressaem-se temas abstratos 
que ajudam a compreender o chão da cultura com maior profundidade e, desse modo, encontrar 
as formas adequadas e eficazes de semear o Evangelho.

Referências bibliográficas

AGOSTINHO, Santo. Confissões. Tradução Maria Luiza Jardim Amarante. 16. ed. São Paulo: 
Paulus, 2003.
ALBERICH, Emilio. Catequese evangelizadora. Manual de catequética fundamental. 
Tradução Luiz Alves de Lima. São Paulo: Salesiana, 2004.
AQUINO, Tomás. Suma teológica. São Paulo: Fonte Editorial, 2020.
BÍBLIA SAGRADA. Tradução oficial da CNBB. 2. ed. Brasília: Edições CNBB, 2019.
BINGEMER, M. C. Teologia e literatura: afinidades e segredos compartilhados. Petrópolis: 
Vozes, 2015.
COELHO, Nelly Novaes. Literatura & linguagem: a obra literária e a expressão linguística. 
2. ed. São Paulo: Quíron, 1976.
COMPAGNON, Antoine. O demônio da teoria: literatura e senso comum. Tradução Cleonice 
Paes Barreto Mourão e Consuelo Fortes Santiago. 2. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014.
MANZATTO, Antonio. Teologia e literatura. Reflexão teológica a partir da antropologia 
contida nos romances de Jorge Amado. São Paulo: Loyola, 1994.
PAULO, E. K. Teologia da inculturação segundo os sínodos continentais. Lisboa: Paulus 
Editora, 2013.
PONTIFÍCIO CONSELHO PARA A PROMOÇÃO DA NOVA EVANGELIZAÇÃO. Diretório 



82

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

para a catequese. São Paulo: Paulus, 2020.
SILVA, Vítor Manuel de Aguiar e. Teoria da literatura. 7. ed. Coimbra: Livraria Almedina, 
1986.
RAHNER, Karl. La palabra poética y el cristiano. In: Escritos de teologia. Madrid: Taurus 
Ediciones, 1963.
TEIXEIRA, Faustino. Mistério e tempo: esboço de prefácio. In: CABRAL, J. S.; BINGEMER, 
M. C. (Orgs.). Finitude e mistério: mística e literatura moderna. Rio de Janeiro: PUC-Rio; 
Mauad, 2014
VIEIRA JÚNIOR, Itamar. Torto arado. São Paulo: Todavia, 2021.



83

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

As Madres, os Padres e a Sinodalidade
Marcelo Massao Osava

Doutorando em Teologia Sistemático Pastoral
Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro

E-mail: marcelorb@gmail.com

Resumo

Pensar a sinodalidade na vida da Igreja é, antes de tudo, refletir sobre como oportunizar meios 
para que todos caminhem juntos e ninguém seja deixado à margem. Nesta caravana estão 
inseridas múltiplas realidades, sendo as responsáveis pela vivacidade de uma Igreja em saída. A 
partir dos escritos patrísticos são extraídos relatos que demonstram a consciência das primeiras 
comunidades cristãs em relação à diversidade na unidade. Este Sínodo da Sinodalidade 
revisitou, ou pelo menos suscitou, vários aspectos que compõem o rosto da Igreja sinodal, onde 
todos são discípulos missionários e, juntos, contribuem no estabelecimento de laços fraternos 
e comunitários. As mulheres, neste peregrinar sinodal, atuam a partir da missão que lhes foi 
confiada ao longo da história do cristianismo e refletir sobre a sinodalidade não destacando o 
protagonismo das mulheres, é deixar de lado uma parte essencial da vida eclesial. Neste contexto, 
sobretudo a partir da literatura patrística, constatamos que, mesmo apesar dos obstáculos, as 
mulheres sempre viveram a sinodalidade, na prática, ou seja, nunca deixaram de caminhar juntas 
na propagação do Reino de Deus. A vida de mulheres que marcaram a história do cristianismo, 
sejam as casadas, as viúvas e as virgens, demonstram que todos podem alcançar o ideal de 
santificação e colaborar na missão evangelizadora da Igreja, independentemente do estado em 
que se encontram. A sinodalidade aponta para uma Igreja que reconhece e valoriza cada pessoa 
não pela função exercida, mas pelo fato da dignidade batismal, pois todos são companheiros de 
viagem e colaboram, cada um a seu modo, na edificação da Igreja, avançando sempre mais em 
comunhão e sob a inspiração do Espírito Santo. A história de muitas cristãs, sobretudo aquelas 
que viveram nos primeiros séculos, é uma valiosa fonte de inspiração e precisam ser, cada vez 
mais, conhecidas. As mulheres têm muito a contribuir com o Sínodo, pois elas, ao longo da 
história, viveram a experiência do peregrinar juntos, em busca de uma vida santa, mesmo nos 
mais diversos estados de vida. Esta é a percepção dos Padres com validade até os dias atuais.

Palavras-chave: Mulheres, Madres, Padres da Igreja, Sínodo, Sinodalidade. 

Introdução

O sínodo da Sinodalidade, desde o seu anúncio e da sua convocação pelo Papa Francisco, 
trouxe à tona diversas reações, assim como suscitou os temas que passaram a compor os grupos 
de trabalho encarregados da preparação dos documentos sinodais. O termo sínodo significa 



84

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

caminhar juntos e é uma palavra antiga e venerável na Tradição da Igreja (CTI, 2018), sendo 
assim, uma exigência que todos caminhem juntos e cada membro desempenhe o seu papel. A 
questão fundamental, e norteadora de todos os trabalhos deste sínodo, é a tentativa de responder, 
objetivamente, a pergunta: “como se realiza hoje, a diferentes níveis, aquele caminhar juntos 
que permite à Igreja anunciar o Evangelho, conforme a missão que lhe foi confiada; e que 
passos o Espírito nos convida a dar para crescer como Igreja sinodal?” (SGS, 2021). Estamos 
diante de uma caravana que peregrina nas estradas deste mundo rumo ao céu e, certamente, uma 
grande parcela destes peregrinos é composta pelas mulheres.

No Documento Preparatório para o Sínodo (n. 07) apareceram questões solicitando 
uma “maior valorização das mulheres e de espaços de participação na missão da Igreja” (SGS, 
2021), e de que “maneira são ouvidos os leigos, de modo particular os jovens e as mulheres?” 
(SGS, 2021). Nos escritos de Cipriano de Cartago encontramos vestígios de que nos processos 
sinodais era comum a participação de todo o povo de Deus, ou seja, estamos diante de uma 
prática eclesial antiga, como pode ser constatado a partir da epístola 19: “Isto é, pois, o que 
convém à moderação, à disciplina e à própria vida de todos nós, a saber, que, uma vez reunidos 
os prelados e o clero, na presença também do povo dos que permanecem firmes” (CIPRIANO 
DE CARTAGO, 2020, p. 94). Dentre o povo reunido, certamente as mulheres estavam presentes. 
Os escritos dos Padres comprovam que, desde as primeiras comunidades cristãs, já existia a 
consciência da diversidade na unidade.

1. Desenvolvimento

Na Igreja todos somos discípulos missionários e somente quando caminhamos juntos é 
que podemos, efetivamente, contribuir no estabelecimento de laços fraternos e comunitários, 
assim como atuar na evangelização. E qual o papel específico das mulheres neste peregrinar 
sinodal? Na verdade, não é o mais correto questionarmos sobre um local específico para a 
mulher no meio eclesial, mas afirmarmos que as mulheres atuam na Igreja, ao longo da história 
do cristianismo, sobretudo a partir da missão que lhes foi confiada, pois cada uma delas, a partir 
da recepção do sacramento do batismo, são membros do povo de Deus.

O Documento de Aparecida nos recorda que “as mulheres constituem, geralmente, 
a maioria de nossas comunidades. São as primeiras transmissoras da fé e colaboradoras 
dos pastores, os quais devem atendê-las, valorizá-las e respeitá-las” (DOCUMENTO DE 
APARECIDA, 2009, p. 204). Estaremos desprezando um aspecto essencial da vida eclesial, 
caso reflitamos sobre a sinodalidade deixando de lado o protagonismo das mulheres.

A literatura patrística comprova que, mesmo apesar dos obstáculos, a sinodalidade sempre 
fez parte da vida das mulheres, pois elas nunca deixaram de caminhar juntas na propagação do 
Reino de Deus. Neste contexto temos as vidas das mulheres que foram as protagonistas na história 
do cristianismo, onde estão presentes as casadas, as viúvas e as virgens. Assim, a vida dessas 
mulheres permite comprovar que todos podem alcançar o ideal de santificação e colaborar na 
missão evangelizadora da Igreja, independentemente do estado de vida em que se encontram. 

Uma das características presentes em uma Igreja sinodal é a valorização de cada pessoa 



85

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

não pela função exercida, mas pela dignidade batismal, pois todos são companheiros de viagem 
e colaboram, cada um a seu modo, na edificação da Igreja. É a ideia que encontramos em uma 
das cartas de Inácio de Antioquia, à comunidade de Éfeso, confirmando a dignidade comum 
de todos os que caminham juntos, pois todos têm a mesma dignidade e “são companheiros de 
viagem, portadores de Deus e do templo, portadores de Cristo e do Espírito Santo, portadores 
dos objetos sagrados, ornados em tudo com os mandamentos de Jesus Cristo” (INÁCIO DE 
ANTIOQUIA, 1995, p. 85). De acordo com Agostinho temos a certeza de participarmos na vida 
divina através do batismo, e quem “poderá privar as mulheres desta participação, sendo elas 
conosco coerdeiras da graça?” (AGOSTINHO DE HIPONA, 1995, p. 377).

As mulheres desempenharam papéis significativos nos primórdios do cristianismo, 
inclusive exercendo uma liderança espiritual e sendo a causa de conversão dos próprios 
familiares. É preciso considerar os aspectos culturais deste período, e de que forma o cristianismo 
obteve para as mulheres “um status mais elevado do que em qualquer outra parte do mundo 
clássico” (STARK, 2006, p. 111). Gradualmente as mulheres foram conquistando a liberdade 
para escolher o tipo de vida que desejavam levar, ou seja, o matrimônio, a viuvez, quando 
fosse o caso, ou a virgindade através da vida consagrada. A participação ativa das mulheres na 
vida da Igreja e na busca pela santidade é o que precisa ser destacado, independentemente das 
limitações socioculturais da época.

A história de Tecla, por exemplo, é um caso relevante que serve para demonstrar esta 
liberdade alcançada pelas mulheres, sobretudo no sentido de poderem escolher o que desejassem, 
ou seja, a união matrimonial, a consagração total a Deus, ou permanecer, quando fosse o caso, 
na viuvez. E no caso das mulheres que escolhiam a vida consagrada, ainda podiam optar em 
viverem junto à família ou em uma comunidade (CÂNDIDO, 2005, p. 209). Nas palavras de 
Agostinho, o mais importante é confiar no Senhor, independentemente do estado de vida, seja 
como casada, virgem ou viúva, pois “quem ousará dizer como, nas recompensas eternas, tornar-
se-ão iguais ou diferentes uns dos outros?” (AGOSTINHO DE HIPONA, 2015, p. 160). Em sua 
II Apologia (12,4), Justino declarou que os escravos, os meninos e as mulheres, eram levados 
aos mais impiedosos suplícios, demonstrando assim a mesma dignidade, pois “diante de cada 
um foi oferecida a mesma possibilidade de conhecer a verdade e, por isso mesmo, de se chegar 
à perfeição” (SILVA, 2008, p. 38).

As mulheres casadas tinham o mesmo sentimento de pertença à Igreja do que as virgens, 
pois de acordo com Gregório de Nazianzo, a virgindade não é mais honrosa do que o matrimônio 
(SNL, 2015, p. 573). Casadas ou não, é um fato que as mulheres convertidas ao cristianismo eram 
detentoras de uma grande autoridade espiritual, de modo que eram canais de conversão para os 
demais membros das suas famílias, vindo a se tornar uma prática comum por volta do século IV 
(STARK, 2006, p. 130). Comentando um trecho da primeira carta aos Coríntios, quando Paulo 
afirmou que o “marido não cristão é santificado pela esposa” (1 Cor 7,14) e João Crisóstomo diz 
que “a pureza da mulher vence a impureza do marido” (JOÃO CRISÓSTOMO, 2010, p. 255). Os 
dois, marido e mulher, caminharão juntos, buscando levar uma vida virtuosa (CÂNDIDO, 2005, 
p. 212). Como não pensar no protagonismo das mulheres neste aspecto da evangelização? 

Nas palavras de Agostinho, a primeira sociedade estabelecida por Deus foi o matrimônio, 



86

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

pois o homem e a mulher estão ligados, “não apenas pela semelhança da natureza, mas 
também pelos laços do parentesco” (AGOSTINHO DE HIPONA, 2015, p. 30). Ainda sobre 
a valorização do matrimônio, Agostinho declarou que “é maior o bem da obediência que o 
bem da continência. Em parte alguma das Escrituras o matrimônio é condenado, enquanto a 
desobediência é sempre reprovada” (AGOSTINHO DE HIPONA, 2015, p. 63).

Ao longo da história da Igreja, muitas cristãs, após o falecimento dos esposos, tomavam a 
decisão de não contraírem outras núpcias, vivendo desta maneira até o fim da vida. Normalmente 
essas mulheres eram inseridas em um agrupamento e tinham uma grande autoridade na Igreja, 
ou seja, a ordem das viúvas. Neste contexto elas ajudavam outras mulheres, tanto do ponto 
de vista material, na distribuição de bens, quanto no aspecto espiritual, sobretudo ensinando 
sobre a vida de oração (COSTA, 2020, p. 216). De acordo com Agostinho, a graça de Deus 
estava em primeiro lugar na decisão destas mulheres, e isto demonstrava o quanto elas eram 
grandiosas, pois renunciavam àquilo que era permitido, tendo em vista um amor bem melhor 
(AGOSTINHO DE HIPONA, 2015, p. 252). 

Do mesmo do que as mulheres casadas e as virgens consagradas, o principal para as 
viúvas consiste no fato de que elas têm condições de descobrirem “um lugar bem determinado 
para viver a sua nova condição na Igreja. Não se perdem em vista das inadequadas posturas que 
os obrigam a se afastar de uma ou outra possibilidade” (SILVA, 2018, p. 106). A preservação 
do estado de viuvez demonstra uma autonomia na vida daquelas cristãs que viveram nos 
primeiros séculos da Igreja, pois, apesar das inúmeras barreiras, seguiram adiante com a mesma 
determinação que inspirou as grandes mulheres encontradas na Sagrada Escritura. 

Conclusão

Independentemente das funções que as mulheres ocupavam nos primórdios do cristianismo, 
é preciso considerar que elas exerceram, verdadeiramente, um protagonismo pastoral, aliado 
com uma autoridade espiritual, de modo que, “o debate sobre o papel da mulher hoje, dentro da 
vida da Igreja, não pode se reduzir apenas ao problema do acesso aos ministérios ordenados” 
(LADISLAO, 1995, p. 103).

No debate a respeito do papel das mulheres na Igreja, ao longo de toda a história, não 
podemos deixar de considerar as características socioculturais que tanto influenciaram as suas 
vidas. O cristianismo proporcionou uma transformação no tratamento devido às mulheres, 
pois a partir dos círculos cristãos, elas passaram a ser valorizadas muitos mais do que em 
outras partes do mundo clássico. Essa mudança cultural e espiritual permitiu que as mulheres 
no cristianismo primitivo tivessem mais espaço para exercerem papéis ativos na igreja e na 
sociedade. Elas desempenharam funções de liderança espiritual, influenciaram a conversão de 
familiares, promoveram a santificação da família e da comunidade, e tiveram liberdade para 
escolher entre o matrimônio, a virgindade, ou permanecer, quando o caso, na viuvez, como 
formas de consagração a Deus.

Deste modo, as mulheres têm muito a contribuir a fim de que as propostas do Sínodo 
sejam colocadas em prática para o bem de todo o povo de Deus, pois elas, ao longo da história, 



87

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

viveram a experiência do peregrinar juntos, em busca de uma vida pautada pelos valores 
evangélicos, mesmo nos mais diversos estados de vida. Conforme o relatório de síntese, “a 
longa história de mulheres missionárias, santas, teólogas e místicas é uma poderosa fonte de 
inspiração e alimento para as mulheres e para os homens do nosso tempo” (SGS, 2023, p. 62). 
Os Padres da Igreja atestam tal percepção com validade até os dias atuais.

Referências bibliográficas

AGOSTINHO de Hipona. A Trindade. São Paulo: Paulus, 1995.
AGOSTINHO de Hipona. Dons bens do matrimônio. A santa virgindade. Dos bens da 
viuvez: cartas a Pobra e a Juliana. São Paulo: Paulus, 2015.
CÂNDIDO, E.R. A Mulher no Pensamento de Gregório Nazianzeno: entre teologia, literatura 
e pastoral. Roma, 2005. 252p. Tese. Instituto Patrístico Augustiniano, Pontifícia Universidade 
Lateranense.
CIPRIANO DE CARTAGO. Coleção Patrística. Obras Completas II vol. 35/2. São Paulo: 
Paulus, 2020.
COMISSÃO TEOLÓGICA INTERNACIONAL. A sinodalidade na vida e na missão 
da igreja. Disponível em <https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_
documents/rc_cti_20180302_sinodalita_po.html> Acesso em 25 abr. 2024.
COSTA, S.R. A ordem das viúvas ontem e hoje. Análise histórica, evolução, conceitos (I). 
Grande Sinal: Revista de Espiritualidade e Pastoral, v. 74, n. 02, p. 215-229, Jul./Dez. 2020.
DOCUMENTO DE APARECIDA. Texto conclusivo da V Conferência Geral do Episcopado 
Latino-Americano e do Caribe. Brasília: Edições CNBB, 2009.
INÁCIO DE ANTIOQUIA. Cartas aos Efésios. In: Padres Apostólicos. São Paulo: Paulus, 1995.
JOÃO CRISÓSTOMO. Comentário às cartas de São Paulo/2. São Paulo: Paulus, 2010.
LADISLAO, M.G. As mulheres na Bíblia. São Paulo: Paulinas, 1995.
SECRETARIA GERAL DO SÍNODO DOS BISPOS. Documento preparatório. Disponível 
em: <https://www.synod.va/es/resources/documentos-oficiales.html> Acesso em 10 abr. 2024.
SECRETARIA GERAL DO SÍNODO DOS BISPOS. Relatório de Síntese. XVI Assembleia 
Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos. Primeira Sessão. Brasília: Edições CNBB, 2023.
SECRETARIADO NACIONAL DE LITURGIA. Didascália dos Apóstolos. Gregório de 
Nazianzo. Textos litúrgicos, patrísticos e canônicos do primeiro milênio. 2ª edição. Fátima: 
Secretariado Nacional de Liturgia, 2015. p. 573.
SILVA, A.L.R. Tis de su essi: indícios da antropologia justinéia. Cadernos Patrísticos, v.3, 
n.6, p. 35-43, nov. 2008.
SILVA, A.L.R., Matrimônio, viuvez e virgindade. In: FERNANDES, L.A. (Org.). Amoris 
laetitia em questão. Aspectos bíblicos, teológicos e pastorais. São Paulo: Paulinas, 2018. p.97-108.
STARK, R. O crescimento do cristianismo. Um sociólogo reconsidera a história. São Paulo: 
Paulinas, 2006.



88

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Igreja Sinodal na Era Digital: 
É preciso que além do rosto, tenhamos um corpo 

inteiro à serviço da sinodalidade
Me. Michel Musulin Soeltl 

Mestre em Engenharia pela USP e Mestrando em Teologia na PUC-SP
E-mail: michel.soeltl@outlook.com

Resumo

Trabalhar para um Rosto de Igreja Sinodal é mais do que uma necessidade, é um dever 
imediato para todos nós como batizados. É preciso caminhar juntos na diversidade de nossos 
dons, vocações e carismas e trabalhar uníssonos na realização do Reino de Deus na Terra. 
Em um contexto de pós-modernidade onde o individualismo impera trazendo consequências 
nefastas para o relacionamento social, urge em nossos corações, inflados pelo Espírito Santo 
e pela liderança engajadora do Papa Francisco, a energia e anseio de “Tecer Laços, Construir 
Comunidade”, como enfatiza o título da Terceira Parte do Relatório de Síntese da XVI 
Assembleia Geral Ordinária do Sínodo dos Bispos. Porém, para conseguirmos operacionalizar 
as ações de uma Igreja Sinodal em verdadeira comunhão, temos de estar abertos para ouvir 
o próximo de maneira incondicional, e isso passa pela capacidade humana de “saber ser” em 
sociedade, ou seja, é preciso possuir habilidades comportamentais, também chamadas de Soft 
Skills, para conseguirmos agir em parcimônia e convergir em pontos em comum com os irmãos 
e irmãs que pensam diferente de nós. Assim refletiremos nesta pesquisa que é preciso irmos 
além de um rosto sinodal: Temos de ter um corpo inteiro à serviço da sinodalidade. Para tanto, 
inicialmente apresentamos ao leitor o contexto da individualidade exacerbada que vivemos, 
suas consequências para a vida em comunidade frutos da Era Digital em que vivemos. Na 
sequência, através da análise do Relatório do Sínodo da Sinodalidade de forma qualitativa, 
elencaremos os principais pontos de convergência e as principais habilidades comportamentais 
que devem ser desenvolvidas nos pastores e obreiros, para que o projeto de sinodalidade tenha 
sucesso, principalmente na catequese onde os jovens já possuem características de aprendizado 
desalinhadas ao processo de ensino do Evangelho de nosso senhor Jesus Cristo.  Concluímos 
que mais do que discutir conceitos e problemas que impedem sermos todos discípulos e 
missionários, é importante levarmos em consideração a capacidade dos irmãos e irmãs em 
Cristo na realização deste projeto e fazemos algumas sugestões para melhorar a qualificação 
dos pastores e obreiros, para que além do Rosto Sinodal tenhamos um Corpo Sinodal, com 
cabeça e membros unidos e competentes para o trabalho que há de se fazer.

Palavras-chave: Sinodalidade na era digital; competências comportamentais; rosto e corpo 
sinodal; Reino de Deus; construção de comunidades



89

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Introdução

A sinodalidade é um princípio fundamental da Igreja Católica que visa a promoção 
da participação, do diálogo e do discernimento coletivo de todos os fiéis na vida e na missão 
da Igreja, fortalecendo a comunhão e a unidade em meio à diversidade, principalmente no 
contexto da pós-modernidade em que vivemos, onde o individualismo e o egocentrismo são 
latentes em nossa sociedade. 

É um movimento inspirador, assim como o Concílio do Vaticano II em sua época, 
que demonstrou a necessidade da Igreja se abrir ao mundo, mesmo não sendo do mundo. É 
importante reconhecer os novos tempos e seus sinais e ter flexibilidade de apreciá-las e trazer 
Deus para todos, assim como o Papa João XXIII de maneira inspirada abriu o Sacro Santo 
Concílio em 1962: 

No momento histórico em que vivemos, a sociedade parece estar numa nova ordem. 
Devemos estar prontos para reconhecer os misteriosos desígnios da Providência, 
que juntamente com todos os seres humanos, leva-nos a alcançar objetivos que 
ultrapassam nossas próprias expectativas, e tudo dispõem para o bem da Igreja, 
inclusive as dificuldades que atravessamos… Por isso a Igreja precisa levar em conta 
as extraordinárias invenções atuais do engenho humano e os enormes progressos do 
conhecimento, avaliando-os devidamente, sem deixar de lembrar aos seres humanos 
que acima das coisas visíveis está Deus, fonte de toda sabedoria e de toda beleza. 16

1. A era digital

Na Pós-Modernidade e na sociedade da Inteligência Artificial é necessário fortalecermos 
o diálogo pois vemos as empresas e os profissionais trabalhando arduamente para humanizar 
os robôs, criando algoritmos e validando-os para ajudar as máquinas a gerar conteúdos 
personalizados, ao mesmo tempo procuramos robotizar os seres humanos, com atividades 
profissionais cada vez menores, repetitivas e abundantes. Para termos uma ideia, no Reino 
Unido, 90% das ofertas de emprego não requerem uma graduação completa dos candidatos e 
sim “habilidades” específicas:

Os empregadores estão aumentando o reconhecimento do valor das contratações 
baseadas em habilidades específicas de acordo com Josh Graff, diretor geral da EMEA 
e LATAM no LinkedIn. Ele disse: “Um certificado de graduação universitária não é 
mais um indicador do talento e os negócios estão cada vez mais reconhecendo este 
fato.” (MACHEL, 2023)

Além deste fato, a sociedade como um todo está mais infeliz. Em Março de 2023 durante 
uma reunião presencial com o CEO do Instituto Gallup em Washington, tive a oportunidade de 
ver os resultados de uma pesquisa realizada por eles e consolidada no final de 2022, onde o 

16	  JOÃO XXIII. Gaudet Mater Ecclesia. Discurso de sua Santidade Papa João XXIII na abertura do SS. 
Concílio. Roma: Librería Editrice Vaticana, 1962.



90

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

índice de infelicidade no mundo aumentou nos últimos 4 anos cerca de 70%. Um dos grandes 
contribuidores? A “falsa realidade” que vivemos nas redes sociais.

Tanto o comércio digital quanto as redes sociais possuem a mesma estratégia: a de 
nos agrupar em feudos digitais e vermos apenas aquilo que nos convém e que nos interessa, 
aumentando o individualismo, a infelicidade e o distanciamento social, tornando-nos cada vez 
mais vulneráveis:

O homem de hoje caracteriza-se pela vulnerabilidade. A generalização da depressão 
deve ser atribuída não às vicissitudes psicológicas de cada um ou às dificuldades 
da vida atual, mas sim do Narciso em busca de si próprio, obcecado apenas por si 
próprio, e por isso, susceptível de fraquejar ou de cair a todo o momento, frente a uma 
adversidade que encara a descoberto, sem forma exterior (LIPOVETSKY, 1983, P. 77)

A própria igreja sofre com a lógica nefasta das redes e com notícias falsas sobre o 
Papa Francisco e seus pensamentos. Grupos de extremistas, financiados por grandes empresas, 
procuram criar barreiras ao magistério do pontífice que sempre procurou, desde seus primeiros 
atos, o protagonismo do Espírito Santo e de implementar o verdadeiro Cristianismo do afeto, da 
fraternidade, da comunhão e da sinodalidade. 

2. Análise do relatório de síntese da XVI assembleia geral

O relatório de síntese está dividido em 3 partes: Parte 1 – O Rosto da Igreja Sinodal; 
Parte 2 – Todos Discípulos, todos Missionários; 3 – Tecer laços, Construir Comunidade. Cada 
uma das partes possui 3 blocos de informação: Pontos de convergência, onde são descritas 
as reflexões que foram consideradas adequadas e em sua maioria aceitas pelos participantes; 
Questões a aprofundar, onde descreve-se os temas e dados que não tiveram consonância 
e alinhamento e que deverão ser novamente discutidos; Propostas, planos de ação para a 
operacionalização dos itens discutidos pela Igreja e sua comunidade. Um trabalho de pastoral 
e de práxis, demonstrando não só a importância das equipes pastorais da igreja como também 
o caráter missionário da Igreja.

A ação teórica e prática que procura colocar em operação a relação entre a verdade 
mesma e a verdade articulada em meio à relatividade da vida humana e da história. A 
pastoral é sempre um trabalho em equipe, e nunca um trabalho individual, bem como 
não pode ficar restrita apenas a esse grupo, pois ela é chamada a testemunhar seus 
princípios com as demais equipes pastorais da Igreja (ALVES, 2014, p. 24).

O decreto sobre A Missão da Igreja Ad Gentes, deixa isso claro através da explicação da 
atividade missionária da igreja:

A Igreja, em virtude das exigências profundas de sua própria catolicidade, como 
“sacramento da salvação universal”, foi enviada a todos os povos e, obedecendo à 
ordem de seu Fundador, procura anunciar o Evangelho a toda criatura. Seguindo os 



91

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

passos de Cristo, os apóstolos, alicerces da Igreja, ‘pregaram a palavra de Deus e 
deram à luz as Igrejas”. É dever de seus sucessores tornar perene essa iniciativa, para 
que “a palavra de Deus se difunda e ilumine”, anunciando e instaurando por toda a 
terra o reino de Deus.
Nos dias de hoje a humanidade vive em condições inteiramente novas. Sal da terra e 
luz do mundo, a Igreja é chamada, com urgência, a salvar e a renovar toda a criação, 
para que tudo seja instaurado em Cristo e, por seu intermédio, todos os seres humanos 
venham a constituir uma única família e um único povo de Deus (AG, n. 1).

2.1. Análise qualitativa de 5 temas da parte 1 – O rosto da igreja sinodal

Mais do que um rosto sinodal, é preciso ter um corpo inteiro a serviço da sinodalidade 
pois o bloco de propostas das três partes do Relatório de Síntese desembocam em projetos e 
projeto pressupõe promover a compreensão e o entendimento da comunidade, sobre o significado 
e relevância do assunto ou tema discutido, definindo um escopo, que deve ser baseado no 
magistério, na tradição, na sagrada escritura e na cultura de sinodalidade de seus membros, para 
que todos criem ações com os mesmos valores e visões. 

A parte 1 contém 7 temas:
•	 A sinodalidade: experiência e compreensão;
•	 Reunidos e enviados pela trindade;
•	 Entrar numa comunidade de fé: a iniciação cristã;
•	 Os pobres, protagonistas do caminho da Igreja;
•	 Uma Igreja de toda a tribo, língua, povo e nação;
•	 Tradições das Igrejas orientais e da Igreja Latina;
•	 Em caminho rumo à unidade dos cristãos.

Fizemos um “recorte” desta análise a partir dos 5 primeiros temas da 1º parte do relatório, 
que busca colocar os pobres como protagonistas do caminho da Igreja, assim com Jesus o fez 
em sua vida pública e através de um espírito de comunidade e guiados pelo Espírito Santo, criar 
um campo fecundo de sinodalidade para o agir comunitário.

Conforme pudemos observar, é identificado que é preciso criar projetos para cada um 
dos temas, levando em consideração a cultura e realidade de cada comunidade, para podermos 
operacionalizar a experiência de fé. Mas para tanto, é necessário capacitar as pessoas para que 
possam escutar com empatia o outro neste processo dialogal e sinodal de reflexão dos temas 
inspirados pelo Espírito Santo e da mesma forma, levar em consideração as características das 
gerações que constituem as comunidades, para que possa fluir o processo comunicacional do grupo. 

Os adolescentes não são crianças nem são jovens. Estão na idade da procura de 
sua própria identidade, de independência frente aos pais, de descoberta do grupo. 
Nessa idade, facilmente podem ser vítimas de falsos líderes constituindo grupos. É  
necessário estimular a pastora dos adolescentes, com suas próprias características, a 



92

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

garantir sua perseverança e o crescimento na fé. 17

Assim, é importante vencer alguns desafios para sermos mais do que apenas um rosto 
sinodal, ou seja, apenas um local aberto. É preciso ter as pessoas preparadas e capacitadas para 
agir. É preciso termos cabeça, cérebro, braços e pernas prontos para o trabalho e missão.

2.2. Alguns desafios para superar apenas o rosto sinodal

Lendo o relatório de síntese à luz dos sinais dos tempos, poderíamos elencar diversos 
desafios, mas neste artigo daremos destaque a três deles: 

Promover um maior engajamento de todos os fiéis: Além da participação é necessário 
promover o engajamento que é a participação com responsabilidade e vontade. Ou seja, todo o 
corpo deve se mexer pela vontade do pensamento e não só o exterior.

Fortalecer o diálogo e a escuta mútua: Criar um ambiente de abertura e confiança 
onde todos se sintam à vontade para expressar suas opiniões e ouvir atentamente os outros.

Superar os desafios de hierarquização e centralização na Igreja: Descentralizar a 
tomada de decisões e promover uma estrutura mais horizontal e colaborativa, onde a liderança 
seja compartilhada e servidora, incentivadora da multiplicidade de dons.

3. As habilidades comportamentais essenciais para operacionalizar projetos 
sinodais

Para que possamos vencer estes e demais obstáculos na operacionalização de projetos em 
comum, é fundamental que os obreiros de Deus sejam preparados e possuam algumas habilidades 
comportamentais e relacionais, também chamadas de Soft Skills, ou nossa capacidade de ser.

Entre as habilidades mais estudadas e citadas nos dois últimos anos, tanto nas 
apresentações realizadas na conferência da ATD (Association of Talent Development) quanto 
do SHRM (Society of Human Resources Management), temos:

•	 Ser Flexível e Aberto ao Novo: A sinodalidade é um movimento que nos coloca 
em contato com o diferente. Temos de ser flexíveis e não fechados em nossos 
próprios conceitos, e estarmos adaptados às mudanças. Conforme o relatório da 
Sinodalidade: “Partilharemos também que não é fácil escutar ideias diferentes, 
sem ceder logo à tentação de rebater.”

•	 Capacidade de escutar e empatia: Capacidade de se colocar no lugar do 
outro, procurando refletir sobre sua visão de mundo e achar pontos de sinergia e 
convergência de pensamentos.

•	 Liderança: Capacidade de engajar servindo. A exemplo de Cristo, liderar pelo 
serviço.

17	  LEDO, J.S; CALANDRO, E. Psicopedagogia Catequética. Reflexões vivenciais para a catequese confor-
me as idades. São Paulo. Ed. Paulus: 2010, p. 46.



93

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Conclusão

Ao refletirmos sobre as habilidades comportamentais ou relacionais, vemos sua aderência 
e alinhamento com as principais recomendações do Papa Francisco após a realização do sínodo:

Valorizar a Escuta e o Diálogo: O Papa Francisco enfatiza a importância de criar um 
ambiente de escuta atenta e de respeito mútuo, no qual todos os membros da Igreja possam se 
expressar livremente e participar ativamente do processo de discernimento;

Promover a igualdade e a corresponsabilidade: O Papa Francisco recomenda que 
a Igreja promova uma maior igualdade de oportunidades e responsabilidades entre todos os 
seus membros, independentemente de sua posição ou função, a fim de fortalecer o senso de 
pertencimento e a corresponsabilidade na missão da Igreja;

Descentralizar a Estrutura da Igreja: O Papa Francisco sugere que a Igreja 
descentralize sua estrutura de poder, dando mais autonomia e voz à dioceses, paróquias e 
comunidades locais, para que elas possam tomar decisões e implementar atividades de acordo 
com suas próprias realidades e necessidades;

Fortalecer os conselhos paroquiais e diocesanos: O Papa Francisco recomenda 
o fortalecimento dos conselhos paroquiais e diocesanos, como espaços de escuta, diálogo e 
corresponsabilidade, onde os fiéis possam participar ativamente da vida e da missão da Igreja 
em seus respectivos âmbitos.

Portanto, sugerimos que cada comunidade, para passar ao estado de criação de projetos 
e iniciativa de operacionalizar a sinodalidade percorra o seguinte itinerário:

1.	 Mapear em cada comunidade o nível de entendimento sobre Sinodalidade, 
Magistério, Sagrada Escritura e Tradição da Igreja;

2.	 Promover uma Cultura de Participação e Diálogo, para incentivar o Engajamento 
e Desenvolvimento, criando um ambiente de abertura e receptividade dentro da 
igreja, onde todos os fiéis possam se sentir estimulados a participar ativamente, 
compartilhar suas ideias e experiências através de testemunhos pessoais, 
contribuindo para um diálogo sincero e construtivo;

3.	 Capacitar as Lideranças para a Sinodalidade, desenvolvendo programas de 
formação e treinamento para líderes eclesiásticos, para prepará-los para exercer 
uma liderança de forma mais sinodal, valorizando a escuta, o discernimento e a 
corresponsabilidade, através de desenvolvimento de Soft Skills;

4.	 Criação de Espaços e Mecanismos de Consulta e decisão, estabelecendo processos 
que permitam a participação efetiva dos fiéis nas decisões importantes da Igreja, 
garantido que suas vozes e perspectivas sejam devidamente consideradas;

5.	 Acompanhamento e Avaliação Constante do Processo.

Referências bibliográficas

ALVES, V. PAULO. Teologia Pastoral I: Introdução, conjuntura eclesial e planejamento. 



94

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Batatais: Claretiano, 2014.
LEDO, J.S; CALANDRO, E. Psicopedagogia Catequética. Reflexões vivenciais para a 
catequese conforme as idades. São Paulo: Paulus, 2010.
JOÃO XXIII. Gaudet Mater Ecclesia. Discurso de sua Santidade Papa João XXIII na abertura 
do SS. Concílio. Roma: Librería Editrice Vaticana, 1962.
PAULO XI. Ad Gentes. Decreto do Concílio do Vaticano II sobre a atividade missionária da 
Igreja. São Paulo: Paulus, 2013.
LIPOVETSKY, G. A Era do Vazio. Lisboa: Edições, 1983.
MACHEL, M. Degrees may no longer be a requirement as skills-based hiring surges. HR 
Magazine. 16/08/2023. Disponível em: <https://www.hrmagazine.co.uk/content/news/degrees-
may-no-longer-be-a-requirement-as-skills-based-hiring-surges/>. Acesso 31/03/24



95

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Laudato Si’: 
leitura para um “estilo de vida” sustentável

Paulo Fernando da Silva Serrano
Mestrando em teologia – PUC Rio

E-mail: pfserrano@gmail.com 

Resumo

Este trabalho pretende oferecer um breve “guia de leitura da Encíclica Laudato Si’ do Papa 
Francisco, com algumas considerações sobre seu contexto socioambiental a partir de uma 
apresentação panorâmica da estrutura e do conteúdo do texto, destacando a insistente referência 
do pontífice no uso do termo “estilo de vida” que aparece vinte vezes além de outras expressões 
semanticamente próximas, para exortar e estimular à uma reflexão sobre a importância e 
a necessidade de mudanças no modo de habitar o mundo, tema aqui abordado, a partir do 
pensamento do teólogo jesuíta francês Christoph Theobald, que o apresenta como um modo 
de proceder inspirado no Evangelho. O trabalho, como afirmado no título, propõe a leitura e 
reflexão do texto da Encíclica como um caminho para um verdadeiro estilo de vida sustável. 

Palavras-chave: Laudato Si’; “estilo de vida”; missão; “ecologia integral”

Introdução

O avanço acelerado da grave crise ambiental que ameaça a vida em nossa casa comum, 
deve direcionar nossos sentimentos e esforços para ações e atitudes radicais e profundas, mas 
também para as mais simples e significativas, com o propósito de enfrentamento urgente e 
corajoso dos terríveis efeitos desta catástrofe, a muito, anunciada. É fato que o debate já passou 
da esfera de uma luta a partir da mídia anunciando relatórios científicos e movimentos de 
ambientalistas. Não se trata mais apenas dessa ou daquela espécie da fauna ou flora ameaçada 
de extinção, ou de suas dificuldades de reprodução. A todas essas necessidades, soma-se a 
importância de ampliar/alargar o olhar e o entendimento para a verdadeira compreensão da 
abrangente crise que nos assola.

Os fenômenos climáticos extremos se elevam em número e em gravidade pelo planeta 
afora. A prioridade do econômico sobre o ecológico persiste, quando as decisões sobre a 
redução da emissão de gases CO2 são colocadas perante as nações nas Conferências realizadas 
(Conferência das Partes = COP). Além disso, as catástrofes climáticas frequentes expõem de 
modo dramático, a situação de vulnerabilidade dos mais pobres e mostra como os governos 



96

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

implementam soluções paliativas e postergam políticas públicas mais eficazes que possam 
prevenir as populações desse impacto que já fazem parte da rotina climática do planeta. É 
nesse contexto ecológico, político e social que, na primavera romana de 2015, o Papa Francisco 
entrega “a cada pessoa que habita neste planeta”, a Encíclica Laudato Sí’, pretendendo, assim, 
“entrar em diálogo com todos, acerca da nossa casa comum” (LS 3).

Nossa proposta, com esta breve comunicação é propor e estimular a leitura atenta do texto 
completo da Encíclica, para a devida compreensão da percepção que o Papa tem do problema e 
as perspectivas que indica para o seu enfrentamento. Faremos um destaque para as chamadas do 
pontífice à importância da mudança de “estilo de vida”, termo bastante presente no texto, que 
pretendemos explorar a partir da reflexão do teólogo francês Christoph Theobald.

1. Contexto histórico

O texto traz o peso positivo e marcante de ser a primeira encíclica social do Papa Francisco 
e claramente tem a marca do seu autor: a marca de quem assumiu de Francisco de Assis, não 
apenas o nome, mas o interesse e a capacidade de olhar para a criação de Deus a partir de um 
espírito de fraternidade que dispensa as fragmentações e louva a Deus pela unidade de cada 
pequeno ser criado. A LS, falando da crise ambiental, abre o tema e o trata como uma questão 
social e humanitária, pois ao ouvir o gemido da terra que sofre, ouve, denuncia e cobra ações 
para os mais pobres e vulneráveis que junto com ela gritam e clamam por socorro. Como 
encíclica social, “trata de uma “questão social” a partir da fé cristã” e chama à reflexão a igreja 
que o papa deseja em saída, para que em meio a esse grande sinal de alerta, não esqueça de sua 
missão de acolher e cuidar dos pobres feridos.

O cenário de degradação não é um fenômeno recente, mas, pelo menos a consciência de 
sua dimensão com profundidade, é relativamente nova. O aumento do consumo de produtos 
que dependem diretamente de recursos naturais cresce a cada ano, reduzi do a capacidade 
regenerativa do planeta e abreviando o tempo do chamado “Dia de Sobrecarga da Terra”, que 
é quando se consomem os recursos naturais existentes para o anão inteiro. Esse dia chega 
cada vez mais cedo: 05 de outubro em 2000; 13 de agosto em 2015. As décadas de 1970 
(Conferência de Estocolmo, na Suécia – 1972) e 1990 (Conferência sobre o Meio Ambiente e o 
Desenvolvimento, no Rio de Janeiro, em 1992 – ECO-92/Rio-92 ou Cúpula da Terra), podem 
ser consideradas como o momento de explosão da consciência do problema, com a interação de 
fatores e organizações socioambientais internacionais, questionando a nossa forma de viver no 
planeta. Porém, como apresenta Aquino:

O primeiro e mais fundamental sinal de alerta vem dos impactos sociais e das mudanças 
climáticas e das catástrofes ambientais. Eles atingem cada vez mais amplos setores da 
sociedade e mesmo amplas regiões do planeta, mas suas primeiras e maiores vítimas 
são sem dúvida os pobres – muito mais dependentes dos bens naturais e muito mais 
vulneráveis às catástrofes socioambientais (JUNIOR, 2022, p. 90).

O contexto que recepciona a encíclica do Papa Francisco, é amplo e complexo. O texto 



97

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

apresenta a problemática socioambiental e propõe saídas para o enfrentamento contando com 
o tom crítico e o discernimento evangélico que reproduzem a postura básica dos textos da 
Doutrina Social da Igreja (DSI) e a sensibilidade socioambiental de seu autor jesuíta e latino-
americano, voltado para os grandes problemas e desafios da humanidade.

2. Texto: estrutura e conteúdo

A partir de agora seguiremos com uma apresentação panorâmica do texto em sua estrutura 
e seu conteúdo. Porém, convém, antes, ressaltar que o desenvolvimento da consciência ecológica 
do papa, tem um capítulo importante na conferência de Aparecida, no Brasil, em 2007.

Como membro do comitê de redação do Documento Final da Conferência, Francisco 
confessa que a princípio ficou “um pouco incomodado com o fato de os bispos 
brasileiros e alguns de outros países quererem tantas referências à Amazônia nesse 
documento”. Parecia-lhe “excessivo”. Nos anos seguintes, porém, foi “vendo 
algumas notícias” e “depois de muitos encontros, diálogos e acontecimentos”, diz 
ele, “[seus] olhos foram se abrindo, como num acordar”. Já como papa, pediu ajuda a 
“especialistas sobre clima e ambiente” acerca do “estado do nosso planeta” e pediu a 
“alguns teólogos” que “refletissem sobre esses dados, em diálogo com especialistas de 
todas as partes do mundo” – “teólogos e cientistas trabalharam juntos até chegarem a 
uma síntese”. Assim foi se gestando a encíclica (FRANCISCO, 2020, p. 37-39).

2.1. Estrutura

 - Introdução (apresenta o problema, as inspirações, os apelos e a estrutura do documento) (1-
16); (no final da introdução, o Papa orienta a leitura da encíclica de modo que o leitor perceba 
a independência dos temas nos capítulos, porém observe as ligações, os eixos que a atravessam 
por inteiro):

“embora cada capítulo tenha a sua temática própria e uma metodologia específica”, há 
“alguns eixos que atravessam a encíclica inteira” e que são “constantemente retomados e 
enriquecidos” (16).

- Capítulo I – “o que está acontecendo com a nossa casa” (17-61);
- Capítulo II - a fé judaico-cristã em termos de “evangelho da criação” (62-100);
- Capítulo III - a “raiz humana da crise ecológica” (101-162);
- Capítulo IV - proposta de “uma ecologia integral” (137-162);
- Capítulo V – aponta “algumas linhas de orientação e ação” (163-201);
- Capítulo VI - desafio para uma “educação e espiritualidade ecológicas” (202-245);
- Conclui: uma “oração pela nossa terra” e uma “oração cristã com a criação” (246).

2.2. Conteúdo

Passemos de maneira breve, à apresentação do conteúdo, lembrando que nada deve 



98

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

substituir a leitura direta e integral do texto. As indicações a seguir pretendem apontar os 
principais pontos que levem à percepção da visão de conjunto e da riqueza do conteúdo da 
encíclica. O Papa inicia o documento com Francisco de Assis - Laudato Si’, mi Signore. O 
texto começa comparando “nossa casa comum” com uma “irmã” e com uma “boa mãe” (1) e 
fazendo eco de seu clamor “contra o mal que lhe provocamos por causa do uso irresponsável 
e do abuso dos bens que Deus nela colocou” (2). No número 6, diz que para a compreensão e 
enfrentamento do problema: elas “recolhem a reflexão de inúmeros cientistas, filósofos, teólogos 
e organizações sociais que enriquecem o pensamento da Igreja sobre estas questões” e no 7, 
com um toque de diálogo ecumênico, reconhece a “preocupação” e a “reflexão valiosa” que se 
tem desenvolvido “noutras Igrejas e Comunidades Cristãs – bem como noutras religiões”.
I – O que está acontecendo com a nossa casa

Faz “uma resenha, certamente incompleta, das questões que hoje nos causam inquietação 
e que já não se podem esconder debaixo do tapete” com o objetivo de ajudar a “tomar 
dolorosa consciência, ousar transformar em sofrimento pessoal aquilo que acontece com 
o mundo e, assim, reconhecer a contribuição que cada um lhe pode dar”. Constata ainda, 
que “estas situações provocam gemidos da irmã terra, que se unem aos gemidos dos 
abandonados do mundo, com um lamento que reclama de nós outro rumo” (53) (JUNIOR, 
2022, p. 99).

II – O Evangelho da Criação
O texto começa problematizando a justificando a inclusão de um “capítulo referente 
às convicções de fé” num documento “dirigido a todas as pessoas de boa vontade”. 
Reconhecendo que alguns “rejeitam decididamente a ideia de um criador ou consideram-
na irrelevante”, relegando o aporte das regiões para “reino do irracional”, Francisco insiste 
que “a ciência e a religião, que fornecem diferentes abordagens da realidade, podem entrar 
num diálogo intenso e frutuoso para ambas” (62). Adverte que “a complexidade da crise 
ecológica e as suas múltiplas causas” exigem “reconhecer que as soluções não podem 
vir uma única maneira de interpretar e transforma realidade” e destaca a importância 
de “mostrar desde o início como as convicções de fé oferecem aos cristãos – e em parte 
também a outros crentes – motivações importantes para cuidar da natureza e dos irmãos 
e irmãs mais frágeis” (64) (JUNIOR, 2022, p. 100).

III – A raiz humana da crise ecológica
A partir do capítulo três, continuaremos apresentando o conteúdo, porém, com destaque 

para o termo “estilo de vida”, como chave de leitura, conforme prometemos na introdução. 
Caminharemos com o professor Luis Orlando Jiménez Rodrigues em sua análise do trabalho 
do teólogo jesuíta Christoph Theobald que desenvolveu uma nova maneira de relacionar o 
cristianismo com um estilo particular de viver e agir em mundo, tomando como inspiração a 
reflexão filosófica sobre a arte feita pelo filósofo Maurice Merleau Ponty. Para o fenomenólogo 
francês, todo “estilo” é uma “forma de habitar o mundo, de tratá-lo, de interpretá-lo”. Theobald 
afirma, em sua leitura de Merleau Ponty, que “estilo” é uma operação transformadora e criativa de 



99

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

um mundo alternativo onde o artista vive. Theobald transforma o conceito filosófico de “estilo” a 
partir de um horizonte teológico, para afirmar que o “estilo” é a forma evangélica de proceder no 
mundo. Este modo de proceder inspira-se no modo de agir de Cristo e dos apóstolos.

Já na introdução (16), da encíclica, o papa indica que diante da “relação íntima entre os 
pobres e a fragilidade do planeta”, fica clara a “necessidade de debates sinceros e honestos e a 
proposta dum novo estilo de vida”. Depois saltamos para o número 108, nesse terceiro capítulo 
para constatar com o pontífice, que estamos sugados pela lógica do paradígma tecnocrático, 
que despesoaliza o ser humano em favor de uma cultura de produção e consumo dificultam a 
“escolha de um “estilo de vida “cujos objetivos possam ser, pelo menos em parte, independentes 
da técnica, dos seus custos e do seu poder globalizante e massificador”.

A LS segue sugerindo que em vez de uma cultura ecológica reduzida a respostas urgentes 
e parciais, deveria haver um olhar diferente, um pensamento, uma política, um36 programa 
educativo, um “estilo de vida” e uma espiritualidade que oponham resistência ao avanço do 
paradigma tecnocrático (111).

Christoph Theobald desenvolve uma abordagem que coleta e integra sistematicamente 
a vida cristã em seus aspectos pessoais, espirituais, relacionais, comunitários, pastoral e 
sociopolítico. Desenvolve-se assim uma relação entre credibilidade da fé em nosso contexto 
pós-moderno e o modo de viver e agir no mundo plural através da noção teológica de estilo. O 
estilo hospitaleiro apresentado por Jesus e os apóstolos, não entra em uma relação violenta com 
o atual pluralismo pós-moderno ou com a coexistência das diversas formas de habitar o mundo. 
Nem é uma identificação entre a fé e o ambiente sociocultural que apaga a novidade cristã.

A teologia do cristianismo como estilo tenta unir a singularidade do acontecimento de Jesus 
no meio da história junto com o pluralismo de modos de viver o mundo pelos seus seguidores. 
Não se trata da violência de uma estrutura única que uniformiza o mundo e o cristianismo 
porque – segundo Theobald – os contornos do estilo pessoal não pode ser definido por alguém 
de fora. É um encontro com a santidade de Cristo que abre a cada um um lugar específico para 
habitar mundo. Isto não nega que exista um perfil comum dentro da diversidade criativa, mas o 
encontro com Jesus suscita a criatividade de cada um.
	 Theobald traz em sua reflexão a expressão (modus procedendi), que está na descrição dos 
primeiros jesuítas e sua espiritualidade, que distingue três níveis que fazem parte da expressão 
“modo de proceder”: o essencial, o das atitudes mentais ou operacionais e o dos traços externos 
que configuram uma imagem externa. Esta distinção não nega a profunda interação entre os três 
níveis que vão do mais essencial ao mais contingente ou casual.

- O primeiro nível, o mais profundo, é o dos registros mais essenciais, fundamentais 
e determinantes que compõem um carisma e que se caracteriza pela sua permanência 
no tempo.
O registro essencial do estilo cristão, que o distingue de outros estilos de habitar 
o mundo, é o estilo próprio de Jesus, ideal do modo de proceder cristão e critério 
decisivo do que é específico do cristianismo.
- O segundo nível é composto por atitudes básicas, opções apostólicas e sentimentos 
que “derivam quase por necessidade lógica” do primeiro e mais fundamental.



100

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Trata-se de atitudes básicas, opções éticas fundamentais e valores intrínsecos que 
orientam o modo de ser, as ações e as relações consigo mesmo, com o próximo, com 
o mundo criado e com Deus.
- O terceiro nível refere-se às características exteriores que tornam um ambiente 
reconhecível. Uma imagem externa.
Trata-se do estilo como manifestação e ação em relação ao mundo. Este nível é mais 
dependente do contexto sociocultural porque é influenciado (como todas as ações e 
relacionamentos humanos), por modos e costumes mutáveis subordinados à épocas e 
por isso, suscetíveis de mudanças (JIMÉNEZ, 2020, p. 7).

Conclusão

É clara a percepção da importância, sempre que possível, de mudanças na forma de 
sehabitar o mundo. Diante dessa grave crise climática, torna-se imperastiva a reflexão sobre 
os modos de produção e de consumo por parte de indivíduos e e corporações. As imposições 
do atual sistema político econômico global subordinam a população, especialmente em suas 
camadas mais vulneráveis, a condições não humanas, empurrando-os para um abismo de fome, 
morte por guerras e ao infortúnio da migração sem esa migração sem esança nem futuro. Na 
Carta Encíclica Laudato Si’, o Papa Francisco fala a todos, porém, com um tom de particular 
exortação à Igreja de que seu compromisso em Cristo é e sempre será ao lado dos mais pobres 
(viuva, órfão e o estangeiro), pois é nestes que o Cristo é encontrado, conforme o texto do 
capítulo 25 do Evangelho segundo São Mateus. Ainda que não se tenha a intençãop de impor 
um único estilo ou forma de viver e habitar esse mundo, claro está que o modo ideal é alcançado 
a partir do encontro com o Jesus de Nazaré, o Filho de Deus em quem Ele tem prazer. Esse 
encontro transforma e ajusta a vida para que seja vivida segundo a unidade e amor expressos na 
Trindade. Com essa disposição, tomemos a leitura do texto da Laudato Si’ como instrumento de 
despertamento para uma apurada pesquisa nos capítulos seguintes (IV, V e VI) para uma leitura 
desafiadora e estimulante para todos os moradores da nossa casa comum. Ainda nos números: 
122, 161, 204, 208, 211, 222, 225 (duas vezes) e no 228, podemos nos encontrar com essa 
expressão chocante que é “estilo de vida”, pois é claro para cada cristão que, diante do clamor 
da criação, Deus, o senhor da vida, deseja participar de todo esforço que se fizer no sentido de 
cuidar e proteger a Terra e todos os que com ela sofrem e gritam suplicando por socorro.

Referências bibliográficas

FRANCISCO, PP. Carta Encíclica Laudato Si’: sobre o cuidado da casa comum. São Paulo, 
Paulinas, 2015.
FRANCISCO, PP. Vamos sonhar juntos: o caminho para um futuro melhor. Rio de Janeiro, 
Intrinseca, 2020.
JÚNIOR, Francisco de Aquino. Laudato Si’: um guia de leitura. Revista Fronteiras, Recife, v. 
5, n. 1, p. 87-116, jan./jun., 2022.



101

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

RODRÍGUEZ, Luis Orlando Jiménez. El concepto teológico de “estilo” como clave de lectura de 
Laudato Si’ y Gaudete et exsultate: una manera de encontrar a Dios en la acción transformadora 
del mundo. Revista Theologica Xaveriana, Bogotá, vol. 70, p. 1-28, 2020.



102

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Catequese e via Pulchritudinis:  
a educação e interiorização da fé por meio da beleza

Rosa Maria Ramalho
Mestre em teologia e mestre em 

Ciências da Educação – Catequética Unisal – Pio XI
E-mail: rosamramalho@yahoo.com.br 

Resumo

Esta comunicação tem como objetivo refletir sobre o papel da beleza na comunicação e 
interiorização da fé, ou seja, na catequese. Papa Francisco em Evangelii Gaudium (EG) 167: “É 
bom que toda a catequese preste uma especial atenção à ‘via da beleza (via pulchritudinis)’”. 
Apelo reconfirmado pelo Diretório para a Catequese 2020 (DC), que, seguindo os passos de 
EG, apresentou a “Beleza” como importante novidade entre as fontes da catequese. Prestar uma 
especial atenção à via da beleza não significa apenas conhecer esta realidade como importante e 
necessária, ou simplesmente elaborar uma teoria, mas a ênfase está em colocá-la em prática no 
concreto em nossas paróquias e comunidades, cuja catequese na maioria das vezes está ainda 
focada na transmissão de conteúdos e descontextualizada da vida das crianças, adolescentes, 
jovens e adultos. Por isso, uma motivação para esta reflexão a partir da vasta bibliografia a 
respeito, está em propor indicações concretas para que a catequese, através da via pulchritudinis, 
se torne menos intelectualizada e mais atraente, criativa e seja uma experiência significativa e 
transformadora na vida das pessoas. Se no passado as paredes e os vitrais das Igrejas estavam 
repletos de catequeses visuais para as pessoas iletradas, hoje, a catequese como educação à fé, 
também através da beleza necessita oferecer uma proposta que envolva toda a pessoa na sua 
integralidade, com todos os seus sentidos e não apenas o intelecto. Nesse caso, concluímos que 
a iniciação à fé, e em particular a catequese, não pode ignorar a exigência de envolver todas as 
formas expressivas e artísticas das quais é rica a cultura.

Palavras-chave: Catequese; Beleza; Interiorização; fé.

Introdução

O grande impulso para esta pesquisa surgiu a partir do apelo feito pelo Papa Francisco 
em Evangelii Gaudium (EG) 167: “É bom que toda a catequese preste uma especial atenção 
à ‘via da beleza (via pulchritudinis)’”. Apelo reconfirmado pelo Diretório para a Catequese 
(DC), que, seguindo os passos de EG, apresentou a “Beleza” como importante novidade entre 
as fontes da catequese.

Francisco afirma que é belo seguir Jesus e que todas as expressões de autêntica beleza 
ajudam a pessoa a encontrar-se com ele (EG 167). Não obstante, não podemos deixar de 



103

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

considerar que ao longo dos séculos e, de acordo com o momento histórico, a aproximação 
entre “fé e arte” foi por vezes valorizada e em alguns momentos, principalmente na mais recente 
história, foi marginalizada, em um contexto de primazia do pensamento científico (ŠPIDLÍK, 
2006, p. 7). 

A partir do Concílio Vaticano II, a Igreja retoma de forma particular o diálogo com a 
cultura e doravante vemos uma grande atenção e estima dos papas em valorizar os artistas e sua 
responsabilidade diante do mundo, como “guardiões da beleza” como afirmou Paulo VI em sua 
mensagem aos artistas na conclusão do Concílio. 

1.	A via pulchritudinis 

A via pulchritudinis ou o “caminho da beleza” foi definida pelo papa Bento XVI como 
“um percurso privilegiado e fascinante para se aproximar do Mistério de Deus” (BENTO XVI, 
2019).18 As palavras usadas pelo Papa para descrever a via pulchritudinis como percurso e senda 
nos rementem a uma realidade dinâmica, que a pessoa com seus próprios passos é chamada 
a percorrer. Mas também são relevantes os adjetivos usados por Bento XVI para descrever 
o percurso, “privilegiado e fascinante”, isto é, um caminho extraordinário e atraente para a 
experiência de Deus, pois a fé é uma realidade bela e encantadora em si mesma.

Aos nossos dias estamos vivendo em uma “cultura visual ou da imagem”, entretanto, as 
pessoas têm dificuldade de fixar e demorar o olhar, pois nas telas dos cinemas, computadores 
e smartphones as imagens passam de forma veloz, não deixando espaço para a contemplação 
ou para o encanto. Neste sentido, este é um grande desafio posto pela cultura digital a uma 
proposta de catequese que valorize um apreço à arte, ao demorar-se no olhar ao focar o olhar 
para ver além da forma o conteúdo, além do visível o invisível. 

2.	Documento 107 

O Documento 107 da Conferência Nacional dos Bispos do Brasil, Iniciação à Vida Cristã 
(IVC): itinerário para formar discípulos missionários19, no quarto capítulo, dá um significativo 
espaço à reflexão sobre “a catequese e a beleza”. No seu parágrafo 118, entre as formas de 
propor o Querigma20, apresenta a estética na qual “por meio da contemplação da natureza ou 
de uma obra de arte (pintura, escultura, música, cinema, teatro, parábolas do tempo moderno) 
pode-se estimular a busca de Deus” (IVC 158.1). Desse modo, a dimensão estética é valorizada 
e apresentada como uma metodologia que leva a pessoa a aguçar a sua busca.

Ainda neste mesmo capítulo, especificamente voltado ao agir, ao tratar da formação, 
verificamos a valorização do “Crescimento da fé mediante a arte e a beleza”. Neste tópico temos 
18	  Audiência geral. As catedrais, da arquitetura românica à gótica, o “background”teológico (Quarta-feira, 
18 de novembro de 2009) < https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2009/documents/hf_ben-x-
vi_aud_20091118.html> (28.10.2021)
19	  Documento aprovado na 55ª Assembleia Geral da Conferência Nacional dos Bispos do Brasil, que acon-
teceu em Aparecida/SP entre os dias 26 de abril a 05 de maio de 2017. 
20	  As demais formas apresentadas são: narrativa e testemunhal, atraente, expositiva, dialógica, litúrgica e 
caritativa. IVC 118.



104

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

indicações práticas sobre como a beleza e a arte podem ser valorizadas dentro da comunidade 
cristã e em especial da catequese. O texto retoma a famosa frase da mensagem aos artistas na 
conclusão do Concílio de Paulo VI, “O mundo em que vivemos tem necessidade da beleza para 
não cair no desespero”21 e reassume que a fé cristã sempre encontrou no belo e na arte, formas 
para expressar o mistério da fé. Desse modo, faz-se urgente recuperar esta dimensão da beleza 
e da arte em toda a vida cristã, mas particularmente na liturgia e em todo o processo formativo 
dos fiéis (IVC 183).

Os números 184 e 185 de Iniciação à Vida Cristã abordam a necessidade do cuidado 
com o espaço litúrgico e catequético, recordando que a arte e a beleza são capazes de anunciar 
o amor e a bondade do Criador nos mistérios de Cristo. Desse modo, o cuidado com o espaço 
catequético, também deve ser levado em consideração, pois deve ser um lugar adequado, com 
símbolos, sabendo-se que tudo comunica e contribui para introduzir ao sentido do sagrado (IVC 
184-185).

3.	A beleza, fonte da catequese 

	 No Diretório são dedicados apenas quatro números (106-109) à beleza, mas com eles 
podemos traçar um itinerário tendo em vista a dimensão estética na catequese. O ponto de 
partida é o fundamento bíblico, com o testemunho de que a “Sagrada Escritura apresenta, de 
forma inequívoca, Deus como fonte de todo o esplendor e beleza” (DC 106). Ao mesmo tempo 
assinala que no Antigo Testamento o ser humano é apresentado como uma coisa boa e bela. Um 
aceno também é dado às obras humanas, como o templo de Salomão e seu esplendor, pelo fato 
de que estas obras “estão ligadas ao Criador” (DC 106).
 	 O ápice do encontro com a beleza se dará no encontro com Jesus Cristo. No Novo Testamento 
“toda a beleza se concentra na pessoa de Jesus Cristo, revelador de Deus e ‘esplendor da sua gloria 
e imagem da sua substancia’ (Heb 1,3). O seu Evangelho é fascinante porquê é uma notícia bela, 
boa, alegre, cheia de esperança” (DC 107). A beleza de Jesus está nas suas palavras, na arte de 
contar parábolas, na cura por elas realizadas. A beleza de Jesus está no seu agir, nas ações belas que 
realizou de cura, libertação e acolhida. Ele, “suportando a crueldade da condenação à morte como 
aquele que ‘não tinha aparência de beleza’ (Is 53,2), foi reconhecido como o ‘mais belo dos filhos 
dos homens’ (Sl 45,3)” (DC 107).
	 Em seguida, novamente se acentua a importância do anúncio que deve ser “belo”, 
contagiante: “a Igreja tem em conta que o anúncio do Ressuscitado, para chegar ao coração 
humano, deve resplandecer de bondade, de verdade e de beleza” (DC 108). E retomando a 
afirmação de Evangelli gaudium, 167 o Diretório sustenta que toda a beleza pode ser um 
caminho que ajuda no encontro com Deus, mas que esta beleza deve passar por um critério de 
autenticidade que não é apenas aquele estético. Cabe um discernimento entre a beleza verdadeira 
e aquelas formas aparentemente belas, mas que são vazias e podem até ser nocivas. 
	 Por fim, o Diretório para a Catequese assegura que “a beleza está sempre e 
inseparavelmente impregnada de bondade e de verdade. Por isso, contemplar a beleza provoca 
21	  Da Mensagem do Papa Paulo VI na conclusão do Concílio Vaticano II aos Artistas.



105

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

no homem sentimentos de alegria, prazer, ternura, plenitude, sentido, abrindo-o assim ao 
transcendente” (DC 108). Neste ponto constatamos uma valorização daquilo que a beleza 
desperta na pessoa, sentimentos e sensações que não são possíveis em uma proposta de catequese 
que valorize exclusivamente a dimensão intelectual e cognitiva da pessoa. Desta forma, a via 
pulchritudinis na evangelização por meio de sua transdiciplinariedade (ESCUDERO, 2020, p. 
766) é capaz de favorecer um envolvimento de toda pessoa, com todas as suas dimensões. 

O diretório evidencia ainda algumas indicações concretas de como a via da beleza na 
catequese pode guiar os catequizandos em direção ao belo:

Mostrando o primado da graça, especialmente manifesto na Bem-aventurada  Virgem 
Maria, dando a conhecer a vida dos santos, enquanto verdadeiras testemunhas da beleza 
da fé, colocando em evidencia a beleza e o caráter misterioso da criação, descobrindo 
e apreciando o incrível e imenso patrimônio litúrgico e artístico da Igreja, valorizando 
as formas mais altas da arte contemporânea, a catequese mostra de forma concreta a 
beleza infinita de Deus, que se exprime também nas obras humanas (SC 122), e guia 
os catequizandos em direção ao belo dom que o Pai ofereceu no seu Filho (DC 109).

 
	 Ao longo do Diretório encontramos algumas outras referências que nos ajudam a 
identificar de modo mais concreto como a beleza sempre fez parte da experiência cristã da 
catequese, como percebemos nos números 104 e 105, ao considerar o imenso patrimônio 
artístico e cultural que a humanidade construiu ao longo dos séculos, que “é uma fonte que 
inspira e fecunda a catequese” (DC 105).

E ainda, nos números dedicados à linguagem da arte (104 - 105), podemos encontrar 
outras indicações de como as expressões artísticas ao longo da história do cristianismo 
contribuíram para a formação dos cristãos, e sobretudo como ainda hoje têm um poder 
incomensurável de tocar os sentidos e exprimir a beleza da fé. Afirma o Diretório: “Na nossa 
época, as imagens cristãs podem ajudar, portanto, a fazer a experiência do encontro com Deus 
através da contemplação da sua beleza. São, de fato, imagens que trazem a quem as contempla 
o olhar de um Outro invisível, dando acesso à realidade do mundo espiritual e escatológico” 
(DC 209).
	 Além do valor das imagens, é evidente a valorização da riqueza musical da Igreja, que é 
de inestimável valor artístico e espiritual (DC 211). Como também outras manifestações artísticas 
(DC 212), como a literatura, o teatro, o cinema, etc., mas igualmente a arte contemporânea, que 
como vimos anteriormente foi muito valorizada por Paulo VI.

Entre todas estas manifestações, o elemento do “espaço” e do “lugar” é muito relevante 
para a liturgia, mas também para a catequese. O espaço é uma linguagem, tem um valor 
comunicativo. Este não é somente a expressão de um projeto arquitetônico, dentro do qual é 
possível reconhecer uma concepção do mundo, mas comunica por si mesmo uma mensagem 
(BONACCORSO, 2013, p. 39). O espaço é sobretudo o lugar do encontro do humano com o 
divino, ou melhor, o ser humano, além do seu sagrado espaço interior necessita de um espaço 
“material” para se encontrar com o sagrado e com outras pessoas (MOLINERO, 2019, p. 5).



106

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

4.	A educação e interiorização da fé 

A ação educativa de Deus, isto é a revelação, é baseada sempre na intervenção de Deus 
e na acolhida e resposta concreta do ser humano, como afirma o Diretório para a Catequese. 
(DC 157). Neste sentido a catequese assume uma de suas tarefas principais que é de educar a 
resposta de fé. 

A catequese coloca-se ao serviço de uma resposta de fé do crente, habilitando-o para 
viver a vida cristã num estado de conversão. Trata-se substancialmente de favorecer 
a interiorização da mensagem cristã, através daquele dinamismo catequético que, na 
progressão, sabe integrar escuta, discernimento e purificação (DC 73).

	
Encontramos em Meddi um eco bastante importante sobre esta temática da resposta de 

fé, como caminho de apropriação e interiorização:

A catequese − e esta é nossa opinião − deve aprofundar o que ajuda a pessoa a ser o 
sujeito da apropriação e interiorização da mensagem, de tal forma que a catequese 
deixe definitivamente os mal-entendidos gerados pelo catecumenato social ou pela 
socialização religiosa. Este caminho, que é precisamente a tarefa da catequese como 
mistagogia, terá que ser repensado dentro do processo de iniciação e formação 
(MEDDI, 2017, p. 71).

Em relação à “interiorização da mensagem”, o mesmo Meddi afirma em outro escrito 
que interiorizar significa enraizar o Evangelho na parte interior da pessoa, ou seja, biblicamente 
falando, no seu coração. Portanto, significa integrar a mensagem e a proposta cristã em toda a 
vida da pessoa, que por sua vez é convidada a fazer sua aquela mensagem, isto é, personalizar o 
mesmo Evangelho nas diferentes histórias das pessoas, de tal modo que o Evangelho crie novas 
formas de vida cristã inculturando-se em diferentes contextos (MEDDI, 2023, p. 51-67).

Convém também ressaltar como afirma o Diretório para a Catequese que «o complexo 
processo de interiorização do Evangelho envolve a pessoa toda na singularidade da sua 
experiência de vida. Só uma catequese que se esforça para que cada pessoa amadureça a sua 
resposta de fé original pode atingir a finalidade indicada». (DC 3) Contudo, este processo de 
interiorização ou de “conversão” ainda que pessoal, se dá dentro de uma comunidade, pois 
a comunidade é o sujeito principal da catequese (ALBERICH, 2001, p. 232), ou como já 
afirmava o Diretório geral para a catequese (DGC) a comunidade é a origem, o lugar e a meta 
da catequese (DGC 254).

Diante dessa realidade torna-se necessária uma formação, especialmente da parte dos 
catequistas pois

Educar não é uma realidade estática, fixa; não é uma operação aleatória com 
intervenções educativas pontuais ou desconexas e justapostas. Como já é para a 
educação humana, assim será também para a educação à fé. Esta se concretiza como 
preocupação com as condições pessoais e socioambientais para que o dom da fé seja 



107

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

acolhido pela efetiva liberdade da pessoa concreta e frutifique. Essa se estrutura como 
colaboração instrumental da ação primordial de Deus no mistério do coração humano 
do indivíduo e da comunidade (LAVERMICOCCA, 2013, p. 103).

Sendo assim compreendida, a educação à fé é uma realidade dinâmica que acompanha 
a vida da pessoa e a ajuda em seu processo resposta (receptio), isto é, de interiorização e 
prática da vida cristã (MEDDI, 2017, p. 21). Contudo, podemos salientar que o processo de 
educação e aprendizagem se dá não somente a nível intelectual, mas também vendo, tocando, ouvindo, 
sentindo e experimentando. Tanto na pregação, como na catequese, colocou-se uma força no uso das palavras 

(MONTISCI, 2012, p. 58), mas, na realidade, a comunicação se dá também através do olhar, da 
tonalidade da voz, dos sabores, dos gestos, dos odores e de tantos outros elementos que algumas 
vezes podem passar despercebidos, mas que despertam a atenção das crianças e jovens. 

Conclusão

Devemos assim considerar que a experiência estética na catequese, não se trata apenas 
do uso de obras de arte de Michelangelo ou Caravaggio para “explicar” alguma perícope do 
Evangelho ou determinada doutrina, mas, sobretudo, favorecer uma experiência que envolva 
a pessoa integralmente, sabendo que o ser humano é dotado não somente de uma natureza 
espiritual, mas também de sensibilidade e uma corporeidade que o constitui como um ser de 
relação (LONARDO, 2013, p. 81). E assim, a arte na catequese deve contribuir também para 
a redescoberta da dimensão eclesial da fé e as suas implicações concretas na vida das pessoas.

Seguindo o princípio de “fidelidade a Deus e fidelidade ao homem” (DC 181, 194). a 
catequese como processo educativo deve considerar que esta não está limitada apenas ao setor 
denominado “religioso” da pessoa, mas como anúncio da palavra libertadora de Deus, ela deve 
englobar a totalidade da pessoa ajudando-a a encontrar o sentido da própria vida.

Referências bibliográficas

ALBERICH E. La catechesi oggi. Manuale di catechetica fondamentale. Leumann (TO): 
Elledici, 2001.
BONACCORSO G. Il “bello” via dell’uomo e via di Dio. Prospettiva antropologico-teologica. 
In Danilo Marin (ed.), Vie del bello in catechesi. Estetica ed educazione alla fede, Leumann 
(TO): Elledici, 2013, 28-38.
CNBB. Iniciação à Vida Cristã (Documentos, 107). Brasília: Edições CNBB, 2017.
CONGREGAÇÃO PARA O CLERO. Diretório geral para a catequese. São Paulo: Edições 
Loyola; Paulinas, 1998.
ESCUDERO A. L’esperienza estetica della catechesi. La via pulchritudinis, indizio e impulso 
del rinnovamento, in «Salesianum» 82 (2020) 4, 755-778.
FRANCISCO. Evangelii Gaudium. Exortação apostólica pós-sinodal sobre o anúncio do 
Evangelho no mundo atual. São Paulo: Paulinas, 2013.



108

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

LAVERMICOCCA C. Educare la fede, educare l’affettività. La proposta di fede alle nuove 
generazioni: l’Iniziazione Cristiana come itinerario di educazione. In Danilo MARIN (ed.), Vie 
del bello in catechesi. Estetica ed educazione alla fede. Leumann (TO): Elledici, 2013, 92-110.
LONARDO A. La bellezza salverà la catechesi? Alcuni presupposti della via pulchritudinis 
nell’annunzio del Vangelo. In Danilo Marin (ed.), Vie del bello in catechesi. Estetica ed 
educazione alla fede. Leumann (TO): Elledici, 2013, 77-90. 
MEDDI L. La catechesi oltre il catechismo. Saggi di catechetica fondamentale. Roma: 
Urbaniana University Press, 2017.
MEDDI L. Cultura e catechesi: un rapporto naturale, in Currò Salvatore (ed.), Alterità e 
catechesi. Leumann (TO): Elledici, 2003.
MOLINERO, M. A. A. O Espaço celebrativo como ícone da eclesiologia: para uma teologia 
do espaço litúrgico. São Paulo: Paulus, 2019.
MONTISCI U. Le comunità cristiane alla prova dei media. Cultura digitale: provocazioni 
per la catechesi, in SERVIZIO PER LA CATECHESI (ed.), «Faccio nuove 139 tutte le cose» 
(Ap 21,25). Cambiamenti che ci interpellano. Milano: Centro Ambrosiano, 2021, 39-64.
PONTIFÍCIO CONSELHO PARA A PROMOÇÃO DA NOVA EVANGELIZAÇÃO. Diretório 
para a Catequese. São Paulo: Paulinas, 2020.
ŠPIDLÍK T. In principio era l’arte. Alle fonti dell’Europa. Roma: Lipa, 2006.



109

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Caminho catequético mistagógico 
em diálogo sinodal

Sami Nogueira Abraão
Mestrando em Teologia Cristã, pela PUC-SP

E-mail: samiabraao1907@gmail.com

Resumo

O que foi tratado na Assembleia dos bispos sobre a sinodalidade, realizada recentemente 
no Vaticano, chamou a atenção sobre a formação e iniciação à vida cristã. Nesta pesquisa, 
primeiramente, intui-se que o ambiente da catequese é o lugar onde o povo deve encontrar e 
perceber um envolvimento dinâmico e mistagógico que o conduza ao mistério. Em seguida, 
pretende-se refletir sobre a mistagogia como método litúrgico-catequético essencial que supere 
as práticas cientificistas, manualísticas e academicistas e contribuir, como subsídio, para a 
formatação de conteúdos e dos encontros catequéticos nos dias de hoje. A partir disso, buscar às 
fontes da catequese em Cirilo de Jerusalém e o seu método mistagógico; chamar a atenção para 
o desafio da Igreja hodierna que tem nas diversas etapas de catequese um campo a ser explorado. 
Nesse horizonte, a mistagogia no processo catequético, se mostra como um método coerente 
para fortalecer a vida cristã, pois, com o auxílio da linguagem patrística, tal experiência se torna 
um laboratório de vivência comunitária, superando as práticas e influências da Cristandade, 
cuja pedagogia se resumia aos manuais de catecismo. Por isso, com o avanço da mistagogia na 
catequese, será possível atrair e acompanhar a pessoa, dentro de uma expectativa cristã que a 
induza à vivência comunitária. Desperte à consciência de catequistas e formadores de que não 
basta transmitir conteúdos, mas, é preciso tornar a pessoa seguidora de jesus, para que ela seja 
verdadeiramente Igreja, consciente e participativa. E, ao final, concluir que isso poderá ser um 
instrumento positivo para o fiel se tornar mais participativo, dotado de uma fé madura, que 
saiba discernir o carisma e se realizar como sujeito eclesial. 

Palavras-chave: catequese; mistagogia; volta às fontes; sinodalidade.

Introdução

A mistagogia é uma linguagem litúrgica que se aplica perfeitamente à dinâmica catequética, 
pois, desde as fontes patrísticas, é um “percurso de introdução à fé” (COSTA, 2014, p. 79). 
A mistagogia, no eixo do processo catequético, tem uma pedagogia toda própria e especial, 
uma vez que, sendo inspirada na “pedagogia divina” (COSTA, 2014, p. 170), é capaz de atuar 
naqueles que aderem à fé cristã, passem pelas etapas de iniciação sem que o caminho a ser 
percorrido seja exclusivamente doutrinário ou acadêmico.

Diante disso, é possível que a mistagogia seja uns dos sinais eloquentes que se apresentam ao 



110

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

ambiente catequético atual e que precisa ser percebida, para superar as antigas práticas advindas 
da Cristandade e encarar as mudanças que irrompem os ambientes sociais e catequéticos, que 
esperam novas posturas e respostas. 

A nossa pesquisa divide-se em três tópicos: no primeiro, partindo do Relatório de Síntese 
da XVI Assembleia dos Bispos, o item três do documento nos provocou a refletir sobre a 
Iniciação cristã, mas com acento sobre o método mistagógico como essencial, baseado nas 
fontes patrísticas. No segundo, propomos um encontro com a prática, o método catequético e 
a linguagem dos padres da Igreja, sobretudo em Cirilo de Jerusalém, como recursos sólidos de 
evangelização. No terceiro sugerimos uma abertura de consciência para a mistagogia, pois, a 
partir do Concílio Vaticano II e o Magistério da Igreja, já alertam para as mudanças nas práticas 
catequéticas.

A metodologia utilizada é a de análise bibliográfica e, nesta faina, trataremos do termo 
mistagogia, para contribuir nos âmbitos das dioceses e paróquias. A intenção é despertar para 
essa linguagem na catequese, como pedagogia empregada nas reminiscências da evangelização 
cristã, e que alcançou um grande sucesso à época com os Padres da Igreja, sobretudo no séc. IV. 
Nos tempos atuais, portanto, é suscitada como um sinal a ser percebida e retomada pela Igreja.

1. Uma inspiração sinodal 

A XVI Assembleia Geral Extraordinária dos bispos, realizada em primeira sessão, no 
período de 4 a 28 de outubro de 2023, na cidade do Vaticano, chamou à atenção pelos diversos 
desafios e questões que foram levantadas pelos especialistas e peritos. O resultado disso foi um 
relatório de síntese. O tema central da Assembleia foi: “Por uma Igreja sinodal. Comunhão, 
participação, missão”. A partir do tema da Assembleia e das discussões em grupos, surgiram as 
convergências, as questões a aprofundar e as propostas para as possíveis ações pastorais. Com 
isso, surge dali uma demanda para a Igreja. Será necessário um intenso e persistente caminho 
de aprofundamento teológico e pastoral, com uma revisão de postura e atitudes com relação à 
catequese e o olhar atento sobre as perspectivas que advém do contexto atual.

Parece claro que os sinais que despontam das questões levantadas na Assembleia, devem 
provocar um olhar atento para a catequese, pois será necessário compreender o caminho a ser 
percorrido, as pistas, as orientações e os rumos da evangelização daqui em diante. Por isso, há 
que se levar em consideração a letra a) do item 3. da Primeira parte do Relatório de Síntese que 
trata da iniciação a vida cristã.

A iniciação cristã é o itinerário através do qual o Senhor, mediante o ministério da 
Igreja, nos introduz na fé pascal e nos insere na comunhão trinitária e eclesial. Nele 
se cruzam sempre a escuta da Palavra e a conversão da vida, a celebração litúrgica 
e a inserção na comunidade e na sua missão. É precisamente por esta razão que o 
percurso catecumenal, com a gradualidade das suas etapas e das suas passagens, é o 
paradigma de todo o caminhar juntos eclesial (XVI Assembleia Geral Extraordinária 
dos Bispos, 2023).



111

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Nesse sentido, compreendemos que é necessário criar um ambiente para conduzir tal 
preparação à vida cristã e despertar nos catecúmenos e catequizandos de hoje uma fé viva que os 
incentive à vivência comunitária. Um lugar verdadeiramente evangelizador onde o povo possa 
encontrar e perceber um envolvimento dinâmico, que torne o grupo de catequese uma pequena 
comunidade de vida cristã, superando o conceito de “escola”. Assim sendo, nos dias de hoje, 
na complexidade e pluralidade que vive a sociedade, a Igreja, também por meio da catequese, 
precisa dar respostas sólidas às pessoas que se sentem atraídas ao Mistério, à Cristo e à sua Igreja, 
e desejam fazer a experiência de um itinerário catequético. Por isso, a linguagem apropriada para 
esse fim é a mistagogia – que está presente na proposta da Assembleia Sinodal de um percurso 
catecumenal – como método litúrgico-catequético e dado fundamental para a evangelização.

A realidade catequética que mencionamos é aquela que a muito esteve entranhada na 
vida cristã, isto é, o método que os Padres da Igreja empreenderam no processo catecumenal 
nos séculos III e IV – itinerário de iniciação à vida cristã com adultos que se caracterizou 
“uma fonte fecunda da Igreja que é paradigmática para a ação evangelizadora de todos os 
tempos” (Costa, 2014, p. 15) – e que perdeu seu ímpeto nas práticas da catequese dos manuais, 
meramente doutrinal, durante e após a Cristandade. Mas, houve um despertar para a realidade e 
os ventos sopraram e alcançaram o Concílio Vaticano II, que apresentou uma chave para a nova 
catequese, que exigiram novos métodos em vista da evangelização para um povo que caminhe 
junto, sabendo o porquê de estar em sintonia com Cristo e com a sua Igreja.

2. Volta às fontes 

Já estava presente no âmbito do Concílio Vaticano II e no espírito renovador suscitado 
por João XXIII, aquilo que se chamou de “volta às fontes”, a retomada de uma leitura teológica 
inspirada nos Padres da Igreja, na Sagrada Escritura e na Liturgia. Com isso, na inspiração de 
retorno às fontes patrísticas é possível pensar e empregar aquela metodologia na catequese de 
hoje, para a evangelização e dar respostas às interpelações que a sociedade demanda. Convém 
observar que hoje, há indícios de que na catequese se delineiam as linhas de volta às fontes. 

Como referencial, precisamos em primeiro lugar ir às catequeses mistagógicas de Cirilo 
de Jerusalém, onde elas falavam mais alto. Adotar Cirilo como referência nos abre um horizonte 
de compreensão sobre o caminhar mistagógico, que não fica incrustado no passado, mas é um 
estímulo para hoje.  No entanto, não é apenas em Cirilo que a mistagogia estava presente, 
mas, também, em outros padres mistagogos do século IV, como Ambrósio de Milão, João 
Crisóstomo, Teodoro de Mopsuéstia e Sto. Agostinho. E entre todos os padres, segundo Mazza, 
a cada experiência litúrgico-mistagógica, apresentava diferença, porém se afinava no mesmo 
projeto: dar aos batizados uma adequada catequese para uma vida em Cristo (2020, p. 213).

Cirilo de Jerusalém, grande pastor, místico e teólogo, é uma grande referência quanto 
ao seu método litúrgico-catequético. Ele trabalhava um eixo metodológico, que nos ajuda a 
compreender sobre o caminhar mistagógico, que não se mostra antiquado, mas inspirador. 
Baronto (1998, p. 53-55) apresenta um esboço das cinco catequeses mistagógicas de Cirilo: em 
primeiro lugar existia uma experiência ritual com os neófitos, no qual passavam a compreender 



112

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

toda a simbologia permeada nos ritos dos sacramentos da iniciação cristã, que seriam celebrados 
na Vigília Pascal. O passo seguinte, era a vivência litúrgico-catequética, que ajudava na melhor 
compreensão do rito, dos gestos e de toda a mística da Vigília Pascal. O terceiro nível era 
a compreensão mais clara do envolvimento com o rito que celebravam. Tudo isso, todavia, 
segundo Baronto, ajudava a despertar o desejo de ter na memória todos os ensinamentos, em 
vista de um aprofundamento (1998, p 54). 

Há de se considerar que “os Padres da Igreja não fizeram uma reflexão sistemática sobre 
a teologia mistagógica” (FINELON, 2021, p. 119). No entanto, a produção teológico-pastoral 
que eles desenvolveram, foi mediante a intuição no labor catequético com os catecúmenos, 
complementa Finelon (2021, p. 119). Para tanto, vale destacar alguns termos da patrística primitiva, 
cunhados pelos padres mistagogos, e que são empregados na realidade de hoje. Segundo Finelon 
(2021, p. 120-124) os principais são: iniciação cristã, mistagogia e catecumenato. Existem outros 
termos, no entanto, para o nosso objetivo esses três são mais importantes.

A iniciação cristã diz respeito, sobretudo, ao recebimento dos sacramentos do batismo-
crisma e Eucaristia, no entanto, a questão central está no processo de transformação pessoal, 
pois “conferiam a participação na salvação divina” (FINELON, 2021, p. 122). Isso é relevante 
pois, segundo João Crisóstomo, os neoiluminados deviam viver conforme aprenderam nos dias 
da preparação; e vivam na constante observância da vontade de Deus (MAZZA, 2020, p. 141).

O segundo termo a mystagogia, é formado por duas palavras gregas: mystes, que significa 
iniciado; e pelo verbo ago e a variação agein, que quer dizer a ação de conduzir, guiar. Portanto, 
mistagogia significa “conduzir ao mistério”, não da forma profana, como Finelon explica (2021, 
p. 121), “proveniente das religiões de mistérios com o intuito de uma participação supersticiosa 
e mágica nos ritos cristãos”, mas conduzir o fiel ao interior do Mistério que é Cristo. Por isso, a 
palavra mistagogia, mistagogo, tem uma conexão com mysterion, termo usado por Paulo para 
anunciar Cristo como o Mistério de Deus (1Cor 2,1). O próprio Cristo é o Mistério de Deus, (Cl 
1, 27; 2, 2; 4, 3; Rm 16, 25; Ef 3, 4-5). 

O termo catecúmeno, Katechoúmenos, também oriundo da língua grega, significa aquele 
que se preparava para receber os sacramentos da iniciação cristã. Ou seja, no entendimento da 
patrística, o catecumenato visava tornar alguém cristão. Naquele tempo, se tinha a consciência 
de que um “cristão não nasce formado” (FINELON, 2021, p. 124). 

Cabe destacar os ambientes de preparação catequéticos em que os catecúmenos e neófitos 
frequentavam na Jerusalém primitiva. Eram lugares bastante mistagógicos. Os encontros 
aconteciam primeiro na Igreja do Martyrion22, ao redor do Bispo (Peregrinação de Etéria, 2023, 
p. 120-170). Após o Batismo e durante a oitava da Páscoa, os neófitos se dirigiam à Anástasis. 
Isto é, os lugares santos da Cruz e da Ressurreição. Nesses locais emblemáticos e significativos, 
Cirilo (2020, p. 16) conduzia as suas catequeses mistagógicas. Cabe ressaltar que, segundo 
Finelon (2021, p. 124), toda essa realidade significava introduzir uma pessoa na história da 

22	  Martyrion e Anástasis são duas basílicas construídas por Constantino a pedido de sua mãe Helena que es-
teve em Jerusalém para encontrar os vestígios dos lugares santos. Estes lugares foram consagrados no ano de 335. 
O Martyrion, Igreja maior, era suntuosa e local onde foram encontrados os objetos da Paixão. A Anástasis, igreja 
da ressurreição, foi construída no local de túmulos. Hoje, o que existe é a reconstrução pelo Cruzados nos anos de 
1099 e que reuniu todas as igrejas e capelas do local num único complexo chamado Basílica do Santo Sepulcro.



113

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

salvação e conduzi-la ao Mistério Pascal de Cristo. Dessa forma, tem-se uma “relação entre 
liturgia, catequese e espiritualidade para a realidade atual” (FINELON, 2021, p. 125).

Evidentemente que ao retornar às fontes patrísticas com o estilo catequético catecumenal 
com o método mistagógico, não quer dizer, alerta Costa (2014, p. 223), “uma proposta defasada 
com a realidade”, mas “a catequese mistagógica reúne princípios teológicos e princípios 
pedagógicos que em muito auxiliam a compreensão dinâmica da iniciação cristã e que não podem 
deixar de estar presentes”, pois a intenção é alcançar a “consciência das realidades celebradas 
[...], experimentando e entendendo a atualização da salvação no hoje” (FINELON, 2021, p. 120). 

3. Atenção à mistagogia como método catequético 

Nestes tempos atuais a evangelização dá sinais claros de que é necessária uma avaliação e 
tomada de atitudes. Por isso, é preciso perceber quais sinais indicam a realização da “pedagogia 
do mistério” (COSTA, 2014, p. 179) nos encontros de catequese. Ou seja, é indispensável 
compreender que

Na dinâmica mistagógica, a evangelização consiste em ajudar a pessoa a prestar 
atenção à presença de Deus na sua própria vida, no seu íntimo, como também nos sinais 
de sua comunicação incessante no mundo, na sua Palavra, na história, na natureza, nas 
comunidades, nas relações e nos acontecimentos (COSTA, 2014, p. 179). 

Nesse sentido, o processo de iniciação cristã com estilo catecumenal que o Vaticano II 
restaurou, sobretudo com a Sacrosanctum Concilium (SC 64-68), pode ser um meio seguro 
para se introduzir nas catequeses de hoje. Embora, comenta Costa (2014, p. 170), exista uma 
distância e todo um contexto histórico e social entre o catecumenato primitivo e as orientações 
do RICA atual. Porém, ambas as experiências, segundo a autora, possuem um eixo mistagógico 
orientador para o processo de iniciação cristã nos tempos atuais.

Portanto, a vivência nas celebrações, a aproximação com o conteúdo salvífico bíblico, 
a conexão com a simbologia e a mística, que percebemos em Cirilo e em outros padres 
mistagogos, se configura numa experiência mistagógica que, na visão de Costa, “fundamenta-
se na pedagogia divina, que revela seu projeto de amor com a atenção, o zelo e o respeito pela 
condição presente de cada pessoa” (2014, p. 170).

O Magistério da Igreja, que avançou com a proposta para a catequese, veio dando, por 
meio dos diversos documentos pós-conciliares e subsídios catequéticos, cujos conteúdos ainda 
são atuais, vários motivos para que se implemente uma catequese de caráter mistagógico. 
O Papa Bento XVI recomendou vivamente, mediante a Exortação Apostólica Pós-sinodal 
Sacramentum Caritatis, que se adote uma “catequese de caráter mistagógico, que leve os fiéis a 
penetrarem cada vez mais nos mistérios que são celebrados” (BENTO XVI, 2007, 64).

Corroborando com a recomendação acima, o Diretório para a Catequese (2020, 81) incita 
a que “além de favorecer um conhecimento vivo do mistério de Cristo, a catequese também tem 
a missão de ajudar na compreensão e na experiência das celebrações litúrgicas”. Por isso, no 



114

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

encontro catequético, com caráter mistagógico, além de ser um anúncio da Palavra, 

precisa sempre de uma ambientação adequada e de uma motivação atraente, do uso 
de símbolos eloquentes, da sua inserção num amplo processo de crescimento e da 
integração de todas as dimensões da pessoa num caminho comunitário de escuta e 
resposta (FRANCISCO, 2013, 166).

Portanto, a mistagogia, deve estar impregnada no âmbito da catequese, com reflexo em 
todas as etapas de evangelização, pois será nesses ambientes que a mensagem e o anúncio de 
Jesus Cristo ressoarão mais vibrantemente e despertará para uma adesão consciente e perene do 
cristão instalado no Mestre e Senhor nosso.

Conclusão

Neste caminho que percorremos, concluímos que é fundamental para a catequese um percurso 
mistagógico de preparação para a iniciação à vida cristã. A mistagogia, vivida e experienciada 
no início do cristianismo, conduzida nas preparações dos Padres e Mistagogos dos primeiros 
séculos, são subsídios que nos apresentam elementos fundamentais para a evangelização de hoje. 
Olhar para o início do cristianismo e observar o catecumenato que foi implantado, não quer dizer 
reproduzi-lo literalmente, mas assumir seu estilo e sua força dinamizadora, como foi proposta 
pelo Ritual da Iniciação Cristã de Adultos (RICA 2003, p.31- 63).

Nesse sentido, o fundamental na catequese é a experiência com o Mistério Pascal de Cristo; 
e que esse processo seja vivido no cotidiano pessoal. Por isso, mediante os sinais verdadeiros 
da presença de Deus que à Igreja suscita, nos indica uma mudança de atitude com relação à 
condução da catequese, frente às questões sociais complexas e conflituosas, com interesses e 
motivações diversas, que impregnam toda a sociedade hodierna.

Nesse contexto surgem as palavras e a prática de vida de Jesus, cujo ministério revelou 
que, ao observar os “sinais dos tempos” (Mt 16, 1-4), a compreensão era de interpretá-lo como 
o caminho que conduz à salvação. Por isso, os Padres da Igreja, durante o processo catequético-
mistagógico, empreendiam o método teológico-litúrgico de interpretação tipológica da Escritura 
e pela vivência mistagógica com os catecúmenos e neófitos, num período rico de experiências 
litúrgico-catequéticas que provocava uma adesão consistente ao Mistério.

Nesse sentido, a catequese na Igreja não pode descurar, relativizar ou dispensar a 
mistagogia e toda a riqueza que ela produz no processo catequético, que ultrapassou os tempos, 
e desponta nos dias de hoje como um sinal, cujos olhos de fé poderão perceber. Contudo, isso 
já está às portas.



115

DOI: 10.46859/PUCRio.Acad.Anais.teo.2024IXSimpósiodeTeologia

Referências bibliográficas

XVI ASSEMBLEA GENERALE ORDINARIA DEL SINODO DEI VESCOVI. Disponível 
em:https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2023/10/28/0751/01653.
html. Acesso em 10 jul. 2024.
BARONTO, L. E. P. A metodologia litúrgico-catequética no batismo das catequeses 
mistagógicas de Cirilo de Jerusalém. Revista de Catequese, São Paulo, ano 21, n. 82, p. 53-
55, abr/jun 1998.
BENTO XVI. Exortação Apostólica pós-sinodal Sacramentum Caritatis. São Paulo: Paulinas, 
2007.
CIRILO DE JERUSALÉM. Catequeses mistagógicas. Tradução de Frei Alberto Beckhäuser. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2020.
COSTA, R. F. Mistagogia hoje: o resgate da experiência mistagógica dos primeiros séculos da 
Igreja para a evangelização e a catequese atuais. São Paulo: Paulus, 2014.
DOCUMENTOS DO CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO II. Constituição Sacrosanctum 
concilium. São Paulo: Paulus, 1997.
FINELON, V. G. A mistagogia cristã à luz da Constituição Sacrosanctum Concilium. 
Petrópolis, RJ: Vozes, 2021.
FRANCISCO. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium. São Paulo: Paulus, 2013.
MAZZA, E. A mistagogia: As catequeses litúrgicas do fim do século IV e seu método. São 
Paulo: Loyola, 2020.
PEREGRINAÇÃO DE ETÉRIA. Liturgia e catequese em Jerusalém no século IV. Comentário 
de Frei Alberto Beckhäuser. Petrópolis, RJ: Vozes, 2023.
PONTIFÍCIO CONSELHO PARA A PROMOÇÃO DA NOVA EVANLIZAÇÃO. Diretório 
para a catequese. São Paulo: Paulinas, 2020.
RITUAL DA INICIAÇÃO CRISTÃ DE ADULTOS. São Paulo: Paulinas, 2003.


